

# وادی سندھ کا رسم الخط اور ابو جلال ندوی کی دریافتیں و تحقیقات

ماہر رسم الخط و علم انکشاف  
ابو جلال ندوی

ضمنی محققین  
سید گالد جامعی، عمر حمید ہائیمی

تمہید و پیشکش  
محمد علی جنید

Karachi University Research Forum

جامعہ کراچی مرکز برائے تحقیق و ناشر مندانہ مباحثہ

بیک آزاد غیر حکومتی ادارہ

تحریر بذا اول جریدہ : ۲۲ طبع از شعبہ تصنیف و تالیف جامعہ  
کراچی سے طبع بوئی تھی اس کی ان لائن پیشکش ، ادارہ بذا  
کے ناظم کی اجازت پیش کی جا رہی ہے۔

وادی سندھ کا رسم الخط اور ابو جلال ندوی کی دریافتیں و  
تحقیقات  
جولائی ۱۶-۲۰  
سرورق-تہذیب، تمہید، و پیشکش  
محمد علی جنید -

[www.kurfku.blogspot.com](http://www.kurfku.blogspot.com)

[www.facebook.com/kurf.ku](http://www.facebook.com/kurf.ku)

[majunaid@live.com](mailto:majunaid@live.com)

Karachi University Research Forum

جامعہ کراچی دارالتحقیق برائے دانشمندانہ مباحث

## تمہید

تاریخ اور علم اکتشاف در حقیقت علوم الانکشافات ہیں جو ماضی کی سیاست، حالات و اعلام کا علم ہے جدید صدی انکشافات زیر الارض کا نام ہے جس میں قدیم تہذیبوں اور قدیم آثار القديمه کو ڈھونڈھ کر کھود کھود کر، ٹنول ٹنول کر زمین کے نیچے سے دریافت کیا جا رہا ہے، تھے در تھے پرتیں جو اقوام کے ادوار و طبقات تاریخ کی علامت ہیں انکو بڑی احتیاط سے زمین کو جگا کر دریافت کی جا رہا ہے۔

وادی سندھ کی تہذیب کی قدامت کا اندازہ ایک تخمينہ جاتی اور اکے مطابق ۱۷۰۰ تا ۲۳۰۰ قبل مسیح لگایا گیا ہے، میرا ندازہ یہ ہے کہ اسکا أغاز<sup>۱</sup> ۲۵۰۰ قبل مسیح سے ہوا ہوگا اور ۱۵۰۰ عیسویں سے یہ تہذیب اپنا اصل رنگ کھو کر، بیرونی، ماحولی تغیرات، اریاون کے جنگجو قبائل کی مسلسل وسط ایشیا سے امد اور انکے حملوں کے سبب نیست و نابود ہو گئی، ویسے بھی تہذیبوں افراد سے تشکیل پاتی ہیں۔

جب افراد کے اخلاق، نظام، علم و سیرت میں تغیر آتا ہے تو تہذیب بھی انکی تبدیلیوں سے متاثر ہوتی ہیں اور انکی موت کا سفر بھی جسد خاکی کی طرح شروع ہوجاتا ہے، اریاون کا جب ان سے سامنا ہوا انکی حالت ابتر ہونا شروع ہو چکی تھی۔

انکی کچھ تعداد موجودہ ہندوستان میں راجپوتانہ سے لیکر، تامل نادو وغیرہ تک خوراک، روزگار، حفاظت نفس کے سبب رخصت ہو چکی تھی جبھی اریاون کا سامنا ایک کمزور تہذیب سے ہوا اور جنگجو، طاقتور، جوشیلے اریا انکو لوٹتے، غلام بناتے، ہانکتے، پیٹتے ہندوستان لے گئے، منو<sup>۲</sup> کے عہد تک انکو نچلی ذات میں مقید کر کے شاسترانہ طبقاتی مقام فراہم کیا گیا اور اغلب

<sup>1</sup> سر جان مارشل نے اپنی کتاب موبنجداؤ اور سندھ کی تہذیب: جلد اول، میں اسکا تخمينہ ۵۰۰۰ سال قیم لگایا ہے  
<sup>2</sup> اندازہ ہے کے منو ۸۰۰ قبل مسیح میں گذرے ہیں

کوں، بھیل جیسی اقوام جو اج پاکستان میں ہندو اقلیت کے طور پر ملتی ہیں کو انکی باقیات تصور کیا جاسکتا ہے۔

وادی سندھ کی تہذیب میں موہن جو داڑھ اور ہڑپہ دونوں کو ممائٹھ و روابط کے طور پر ایک تہذیب گردانا جا رہا ہے اور کچھ اہل برطانیہ کے اثار قدیمہ کے ماہرین نے انسانی کے لئے ایسا کیا مگر بہرحال قدیم سندھ کسی طور پر اج جیسا نا تھا اس کی سرحدات اور حکمرانی میں بھی مسلسل تغیر آتا رہا ہے۔

اس میں کبھی حدود پھیلتی تھیں تو کبھی سمٹتی تھیں سندھ کو اج کا قوم پرست اگر ارضی بنیادوں پر دیکھتا ہے تو اس کا دعوئی کچھ قوت پا لیتا ہے ورنہ سندھ کی اقوام کی بڑی تعداد کا وادی سندھ سے اس کے علاوہ کوئی تعلق نہیں کہ ان کی کچھ نسل پیچھے کے اجداد یا تو یہاں ہجرت کر کے ائے اور یا کچھ نے یہیں جنم لیا۔

ریاست سندھ، متحده سندھ، عظیم سندھ جیسی کوئی ریاست تاریخ میں نہیں ملتی ہے قدیم سندھی پٹی میں ملتان تک علاقہ بھی اکثر متصل نظر آتا ہے لفظ ہند لفظ سندھ کی ایک متبدل شکل ہے اور اسکا رواج دریا سندھ کا یہاں تک بہ کر ائے یا گرنا سے ہوتا ہے۔

جبھی یہ قیاس ارائی بھی کی گئی ہے کہ اس تہذیب کے ارد گرد دریائے سندھ کی کوئی ذیلی نهر بہتی تھی جس کے سبب یہاں ممکن ہے کے زراعت کی مطلوبہ و معینہ وزن و تعداد کے لحاظ سے کھیتی باڑی کی جاتی رہی ہو جو مقامی ضروریات کے لئے عرصے تک کافی رہی ہو، وقت کے ساتھ ساتھ ندی سوکھتی گئی ہو یا ندی و دریا نے راستہ بدل لیا ہو خیر قطعیت کے ساتھ کوئی دعوئی کرنا ممکن نہیں ہے۔

وادی سندھ کی تہذیب اور مصر، بابل، سمیریا اور اشوريہ کا بام ہم عصر ہونا کچھ ممائٹھوں کے سبب معلوم پڑتا ہے اسکی تعمیر اور اینٹوں کا نیم پختہ مٹی سے پکا کر بنایا جانا اسے دجلہ و فرات کی تہذیب سے ایک ربط قائم کرتا دکھاتا ہے۔

اس تہذیب کی خاص بات ایک مدنی تناظر میں منظم شہری ریاست کا ثبوت فراہم کرنا ہے، جس میں شہری منصوبہ بندی<sup>3</sup> کا نظم چھلکتا نکھرتا نظر آتا ہے۔

بت پرستی سے بتديج یہاں کسی وقت بدھ مذہب بھی شاید اپہنچا تھا، کچھ کا کہنا ہے کہ اس دریافت شدہ اسٹوپہ کا تہذیب سے کوئی تعلق نہی ہے جسکی بیاد پر ایسا دعوی کیا گیا ہے۔

غالباً اسی اسٹوپہ سے بدهوں نے متاثر ہوکر ٹکشیلا وغیرہ اور ہندوستان کے دیگر علاقوں میں اسٹوپے تعمیر کئے تھے کیونکہ بدھ چھٹی صدی قبل مسیح میں اغلباً اریاون کی امد کے بزار، نو سو سال بعد کپل وستو میں پیدا ہوئے تھے، خود ٹکشیلا کا تاریخ میں مقام چندر گپت موریا کے عہد میں چانکیہ کی وہاں موجودگی کی اطلاعات کے سبب اور اشوک کی نوجوانی میں وہاں امد کے سبب نمایاں ہوتا نظر آتا ہے۔

اصل لفظ جو اب متروک ہو چکا ہے موئن جو داڑھو تھا مگر جسکے معنی مردوں کا ٹیلہ تھا مگر دریافتی خدائی کرنے والوں کی زبان پر لفظ چرھ گیا جسے نے بعد ازاں موہن جو داڑھو کھلانا شروع کر دیا۔

یہ علاقہ ضلع لاڑکانہ میں کراچی کوئٹہ ریلوے لائن پر ڈوکری اسٹیشن سے سات میل دور واقع ہے اور اندازًا یہاں سات اٹھ محلے اباد تھے، یہ بھی کہا گیا ہے کہ یہ محلے ارتقائی طور پر تھے در تھے اباد ہوتے رہے۔ اور زیرین اور بالائی شہروں کی شکل اختیار کر گئے تھے۔

اس تہذیب کا دوسرا معروف حصہ ضلع ساہیوال سے پندرہ میل دور کراچی، لاہور ریلوے لائن کے اسٹیشن ہڑپہ روڈ سے چار میل کے فاصلے پر ہے اور یہ نام رغ وید میں موجود لفظ ہاری یوپیا سے اخذ شدہ یا اسکا مخفف گردانا جاتا ہے۔ ایک اندازہ ہے کہ اس کے درمیان تہذیب کے کئی علاقے تاحال دریافت نہی کئے گئے اور ہنوز ذیل زمین دفن ہیں مطلب کم از کم موہن

<sup>3</sup> Urban Town Planning

جو دارو و بڑپہ کے درمیان کے علاقے ایک تہذیب کے علاقے گرادرے جا سکتے ہیں۔

چونکہ وادی سندھ کی زبان و رسم الخط<sup>4</sup> کو ہم انکے تصویرے ہوئے کے سب پڑھنے کے قابل نہی ہو سکیے ہیں جبھی قطعیت و یقین کے ساتھ کچھ کہنا خارج از الامکان ہے جب میں شعبہ تاریخ عمومی، جامعہ کراچی میں بظور انتخابی مضمون تاریخ عمومی پڑھا کرتا تھا تو وہاں موجود ایک تمثیلی عجائبات گھر کو دکھاتے ہوئے ڈاکٹر سلمان صاحب جو ہمارے استاد تھے اور ڈاکٹر جاوید بھی یہی بتایا کرتے تھے اور حوصلہ دلاتے تھے کہ شاید اپ میں سے کوئی اس خط کو پڑھنے کے قابل ہو جائے، ہم اُس وقت ابو جلال ندوی سے غیر واقف تھے۔

جنکی بابت اب معلوم ہوا ہے کہ وہ ایک خاص اصول و بنیاد پر اسکو پڑھنے کے کچھ حد تک دعوے دار تھے۔ اسے ایک حد تک وادی نیل و سمیری تہذیب سے مشابہ قرار دیا جاسکتا ہے۔ بہرحال غور فکر سے یہ قیاس کیا گیا ہے کہ یہ رسم الخط دائیں سے بائیں لکھا جاتا تھا۔ مگر اسکی تردید کے بھی اثار ملے ہیں لہذا موجودہ رسم الخط سے ۳۹۶ نشانات اخذ کئے گئے ہیں۔ مگر اکثر کسی مهر کو دیکھ کر اندازہ تردد کا شکار ہو جاتا ہے کہ دو سطری مهر میں اُپر کی سطر دائیں سے بائیں اور نیچے والی بائیں سے دائیں۔

شاید ایسا کسی خاص لغوی و نحوی ترکیب کے سبب ممکن ہوا ہو، ابو جلال ندوی اسکو ایک طرح سے عربی کی علامتی قدیم شکل گرادرنے کے قیاس کے موجود قرار پاتے ہیں انکے ہاں یہ ندرت بھی ملتی ہے کہ وادی سندھ سے لوگ عرب بھی منتقل ہوئے تھے۔

ہم ابو جلال کی بابت بھی خاص نہی جانتے بس یہ معلوم ہوا ہے کہ ندوۃ العلماء کے قدیم لوگوں اور مربیوں میں سے ایک تھے تاریخ و اختصاص اثار قدیمه

<sup>4</sup> Pictographic and symbolic system of text

سے انہے خاص اُنسیت تھی اس میں ساتھ محقق دوران جناب سید خالد جامعی اور عمر حمید ہاشمی کے تحقیقات بھی ہیں یہ غیر طبع شدہ تحریریں چھاپنے کا کام شعبہ تصنیف و تالیف، جامعہ کراچی کے علمی جریدہ کے ذریعہ ممکن ہوا جسکے لئے جناب خالد جامعی صاحب کے ہم شکر گزار ہیں کے انہوںے جریدہ میں چھپنے والی تحقیقات کو ان لائن متشرہ کرنے کی خدمات مجھے سونپی۔ اگر کا تعارف ہمیں ندوہ کے بر قی ان لائن صفحے سے حاصل ہوا ہے۔

## مولانا ابوالجلال ندوی

مولانا ابوالجلال ندوی کا عظیم اگرچہ کے مردم خیز سرزین سے تھا۔ ان کی پیدائش ۱۸۹۱ء میں چہل کوٹ میں ہوئی، اندھانی قیام گاؤں کے مولوی الیاس صاحب اور الدحترم سے حاصل کی، اس کے بعد ندوۃ العلماء، میں داخل ہوئے فراغت کے بعد شیلیٹشل کالج میں درس ہوئے ۱۹۲۳ء میں سید صاحب نے ان کی صلاحیت دیکھ کر رشت کے منصب سے سفراز کیا، ان کو علم فیلادلوفی سے بڑی پیشی تھی، انسانیات اور دوسرے تحقیقی موضوعات پر جب ان کے مضامین معارف میں شائع ہوئے تو ملک کے علمی طفقوں میں ان کی شہرت بڑھی، انہم کتابوں پر پھرے بڑی عرق ریزی اور توجہ سے کرتے۔ انہار مایہ اور باب الفرقیہ والا نقادر کے تحت ان کی تحریریں شائع ہوئیں، پانچ پچھے برس دارالمنظہن کے قیام کے بعد درسہ جمالیہ کے پہلی ہوکر دراں چل گئے، ۱۹۳۶ء میں دارالمنظہن و اپس آئے، اور اعلام القرآن نام سے ایک کتاب لکھنا شروع کیا اور مولانا سید سلیمان ندوی کے ایسا سے انہوں نے اعلام افڑ آن پر کام بھی شروع کیا تھا اور بعض مضامین اس سلسلے کے معارف میں شائع ہوئے مولانا سید سلیمان ندوی زبان سے بھی اچھی طرح و اتفاق تھے، اس کے ملاؤہ عربی، اردو، انگریزی، بندی اور سنسکرت میں دستگاہ رکھتے تھے، دید، گیتا، بینیشن اور سندھستان کی دوسری مذہبی کتابوں کا بھی گہرائیم تھا، کوئی کتاب تو مرتب نہ کر سکے لیکن معارف اور دوسرے معیاری رسالوں میں ان کے اعلیٰ تحقیقی مضامین سے ان کی علمی قدر و قیمت کا اندازہ ہوتا ہے۔ آخر مری میں پاکستان چلے گئے تھے، ۱۹۴۶ء اکتوبر ۱۹۸۳ء میں کراچی میں انتقال ہوا۔

انکی جن تحریروں کا حال بھم پہنچ سکا ہے وہ اگر بیان کی جاتی ہیں اور مذکورہ تحریر و تحقیق وادی سندھ کے رسم الخط کی بابت انکی تحقیق و اُرا پر مشتمل ہے اس سے متفق ہونا یا اسکی تردید کرنا محققین کا حق ہے ۔

محمد علی جنید

ریسرچ اسکالار، شعبہ سیاسیات

جامعہ کراچی

## فہرست مندرجات

- |     |                                                                                |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۔  | معروضات                                                                        |
| I   | سید خالد جامعی، ناظم                                                           |
| ۲۔  | وادی سندھ کے رسم الخط پر تحقیقات کا ایک جائزہ سید خالد جامعی عمر حمید ہاشمی XI |
| ۳۔  | وادی سندھ کا رسم الخط                                                          |
| ۴۔  | سید خالد جامعی عمر حمید ہاشمی ۱                                                |
| ۵۔  | بادامن کی تہذیب اور رسم الخط کا جائزہ                                          |
| ۶۔  | سید خالد جامعی عمر حمید ہاشمی ۷                                                |
| ۷۔  | مولانا ابوالجلال ندوی ۱۳                                                       |
| ۸۔  | دیارہند و سند                                                                  |
| ۹۔  | مولانا ابوالجلال ندوی ۵۳                                                       |
| ۱۰۔ | قدیم سندھی مہریں                                                               |
| ۱۱۔ | مولانا ابوالجلال ندوی ۹۷                                                       |
| ۱۲۔ | نقش سلیمانی                                                                    |
| ۱۳۔ | مولانا ابوالجلال ندوی ۱۰۳                                                      |
| ۱۴۔ | نقوش صمرا                                                                      |
| ۱۵۔ | مولانا ابوالجلال ندوی ۱۱۱                                                      |
| ۱۶۔ | پیکر ان بے خن                                                                  |
| ۱۷۔ | مولانا ابوالجلال ندوی ۱۱۵                                                      |
| ۱۸۔ | سنگی ظروف پر نقوش                                                              |
| ۱۹۔ | مولانا ابوالجلال ندوی ۱۳۱                                                      |
| ۲۰۔ | بلوچی ظروف پر نقوش                                                             |
| ۲۱۔ | مولانا ابوالجلال ندوی ۱۳۹                                                      |
| ۲۲۔ | ہڑپا اسکرپٹ پر ہمی جائے تو کیسے؟                                               |
| ۲۳۔ | مولانا ابوالجلال ندوی ۱۵۰                                                      |
| ۲۴۔ | انسان نے لکھنا کیسے سیکھا؟                                                     |
| ۲۵۔ | ضییغم جات                                                                      |

فہرست مضماین ابوالجلال ندوی

۱۹۶۸ء نامہ ۱۹۶۳ء

## فهرست مضافات ومقالات

### مولانا ابوالجلال ندوی

(۱۳۱۱ھ.....۱۳۰۵ء)

(۱۸۹۲ء.....۱۸۸۳ء)

### ”معارف“، ”عظمت گڑھ“ (مقالات)

|                                                    |                         |
|----------------------------------------------------|-------------------------|
| ۱۔ عربی زبان کا اللہ خداخت                         | تیر ۱۹۲۳ء               |
| ۲۔ سر اکبر یا اپنہ                                 | دسمبر ۱۹۲۲ء جنوری ۱۹۲۵ء |
| ۳۔ دروزیوں کا نہ ہب                                | اپریل ۱۹۲۴ء             |
| ۴۔ مدرس حاکم کا مطبوعہ نہ                          | جولائی، اگست ۱۹۲۶ء      |
| ۵۔ سلامی شخصی قدری سال                             | نومبر ۱۹۲۷ء             |
| ۶۔ ذوال القفل                                      | جولائی ۱۹۲۸ء            |
| ۷۔ بکہ مبارک                                       | اگست ۱۹۲۸ء              |
| ۸۔ الزروم                                          | جنوری ۱۹۲۹ء             |
| ۹۔ السامری                                         | جولائی ۱۹۲۹ء            |
| ۱۰۔ سایوب علیہ السلام                              | اگست، ستمبر ۱۹۲۹ء       |
| ۱۱۔ شہق شام، بیو دو محیر کی تاریخ کا ایک مشترک ورق | اکتوبر، نومبر ۱۹۲۹ء     |
| ۱۲۔ تاریخ یمن کی ایک سطر                           | دسمبر ۱۹۲۹ء             |

- ۱۳۔ کعبات حیث غراب مئی ۱۹۵۰ء
- ۱۴۔ باروت و ماروت اگست ۱۹۵۰ء
- ۱۵۔ تاریخ ہمن کا ایک ورق اکتوبر، نومبر ۱۹۵۰ء
- ۱۶۔ داستان ظیل، بابل سے قدیم ایک صحیحہ کی روایت مارچ ۱۹۵۱ء
- ۱۷۔ اصحاب الاحدو جولائی ۱۹۵۱ء
- ۱۸۔ اصحاب الفضل کا واقعہ و ماس کی تاریخ تقریبی و انتقاد (تہرہ کتب) معارف اعظم گزہ
- ۱۔ سرگزشیۃ الفاظ انا محمدین اپریل ۱۹۲۳ء
- ۲۔ الوراثت فی الاسلام از مولانا حافظ اسلم چراچوری جولائی ۱۹۲۳ء
- ۳۔ نیا پنجمیہ از خواجہ کمال الدین مئی ۱۹۲۳ء
- ۴۔ سعدیہ و نیا میں اسلام از ڈاکٹر لوقراپ اسٹارڈر، ترجمہ محمد جیل بدایوی جون ۱۹۲۳ء
- ۵۔ ساخن رالامد لس از میرالیس پی اسکات، ترجمہ شیل الرحمن جولائی رائست ۱۹۲۳ء
- ۶۔ تاریخ اسلام از اکبر شاہ نجیب آبادی جنوری ۱۹۲۶ء
- ۷۔ نظریہ اخافیت از منہاج الدین جنوری ۱۹۲۶ء
- ۸۔ دین کامل از مشتی سید عبدالقیوم وکیل جولائی ۱۹۲۶ء
- ۹۔ نیراس الساری فی اطراف البخاری از مولانا ابوسعید محمد عبد العزیز خطیب جامع مسجد گوجرانوالہ مارچ ۱۹۲۷ء
- ۱۰۔ مرآۃ الشرمولی عبد الرحمن صاحب افسر مارچ ۱۹۲۷ء
- ۱۱۔ ادب العرب ڈاکٹر زید احمد جون ۱۹۲۷ء
- ۱۲۔ شرقی کتب خانہ پٹنکی فاری کتابوں کی ۲۷ ٹھویں فہرست نومبر ۱۹۲۷ء
- ۱۳۔ مجموع اللفاظ از گیا پشاور جنوری ۱۹۲۸ء
- ۱۴۔ شرقی کتب خانہ بانگلی پورکی بارہویں جلد فروری ۱۹۲۸ء
- ۱۵۔ بیداری ہند از مہاتما گاندھی ترجمہ حصدی لال مارچ ۱۹۲۸ء
- ۱۶۔ ترجمان النبی مولانا بدر عالم میرٹھی اکتوبر ۱۹۲۹ء
- ۱۷۔ مشکلات القرآن از مولانا داؤد اکبر اصلاحی نومبر ۱۹۲۹ء

### استفارات کے جوابات

۱۔ شق المکار کا ذکر قرآن مجید میں

۲۔ سعادت عاشورا

**ہڑپا اور موہن جو دڑو کی تحریریں**

۱۔ موہن جو دڑو کی مہریں

(یہ مضمون مدیر ماہنامہ "ماہ نو" کو بھیجا گیا تھا جو انہوں نے سہ ماہی "تاریخ و سیاست" میں شائع کرایا تھا۔ یہ رسالہ الحمد بن عزی اردو کے زیر انتظام ہے۔)

**ماہنامہ "ماہ نو" کراچی**

۱۔ سندھی مہریں (پانچ اقساط)

۲۔ سکریان پیٹن (ساتی اہل)

۳۔ نقوش صحراء

۴۔ سندھام کی بستیاں

۵۔ بلوچی ظروف پر نقوش

۶۔ سندھی ظروف پر نقوش

۷۔ نقش سلیمانی (سندھی رسم الخط کی روشنی میں)

**روزنامہ "حریت" کراچی**

۱۔ ناگالوگ موہن جو دڑو کی ایک قوم

**ماہنامہ "سائنس ڈائجسٹ" کراچی**

۱۔ انسان نے لکھنا کیسے سیکھا؟

۲۔ ہڑپا اسکرپٹ پڑھی جائے تو کیسے؟

## مقالات علوم القرآن و لغات القرآن

- ۱۔ سلسلہ، ماہنامہ "طلوع اسلام" لاہور  
دسمبر ۱۹۵۹ء
- ۲۔ سورہ حمل تفسیر و تخریج (پاٹھ اقتاط)، ماہنامہ "فواران" کراچی  
اپریل ۱۹۶۱ء
- ۳۔ فخر موجودات (کی زندگی)، "ماہ نو" (سیرت رسول ﷺ نمبر)  
جولائی راگست ۱۹۶۳ء
- (یہ مضمون ادارہ مطبوعات پاکستان، کراچی کے تحت شائع کردہ "ماہ نو" کے  
انتخاب "سیرت پاک" میں بھی شامل ہے۔ اس کے علاوہ اسے "نقوش رسول  
نمبر" جلد میں بھی شامل کیا گیا ہے۔)
- ۴۔ دلائل نبوت،  
ماہنامہ خاتون پاکستان، کراچی (رسول ﷺ نمبر)  
جولائی راگست ۱۹۶۳ء
- ۵۔ سوتلوں کا آغاز (حروف مقطعات کی تخریج)، ماہنامہ "خاتون پاکستان"  
۶۔ سیدنا خاتم الرسلین اور کتب راہنمہ ماہنامہ "بیشو" دہلی، مدیر عزیز حسن بقالی  
(تذکرہ جبیل سیرت نمبر)  
جولائی ۱۹۳۳ء
- ۷۔ شہادت حسین، ماہنامہ "خاتون پاکستان"
- ۸۔ ترکیب فضیل، ماہنامہ "الوارث" کراچی مدیر میاں ارشاد وارثی  
جون / جولائی ۱۹۶۸ء
- ۹۔ قانون و راست ماہنامہ "نیاراہی" مدیر، سی۔ س۔ مسلم  
اگست ۱۹۶۱ء
- ۱۰۔ عورت کی قیادت کا مسئلہ، ماہنامہ "۲ کمین" لاہور مدیر مظفر بیگ
- ۱۱۔ قرآن مجید کے سائنسی روز (تجلیق ۲۰م سورة علق کی روشنی میں) ماہنامہ  
"ساکنس ڈائجسٹ" کراچی
- ۱۲۔ زکوٰۃ کیا ہے، بیکس کیا ہے؟ ماہنامہ "۲ کمین" لاہور (اتفاق و زکوٰۃ نمبر)
- ۱۳۔ حقیقی جمیوریت، ایک نسبت عظیمی، ماہ نو  
دسمبر ۱۹۵۶ء
- ۱۴۔ سورہ مومنون کی تفسیر کے کچھ حصہ نت روزہ فرایندے انجمن میں شائع  
ہوئے ہیں۔

### شائع شدہ کتابیں

۱۔ عورت کی قیادت کا مسئلہ، ناشر محمد زکریا صدیقی

۲۔ انسان نے لکھنا کیسے سمجھا؟ ناشر سعید بن زکریا صدیقی، محمد ابوالجلال مدوی

اکیڈمی، کراچی۔

۳۔ نویڈا مجلے پر مشتمل مقالات ابوالجلال مدوی، ناشر سعید بن زکریا صدیقی، مدیر اعلیٰ نویڈا

۴۔ قتل مرد ۲۲ صفحات، مطبع حکیم رہم گورنپور

اس رسائل پر "حج"، لکھویں ماجد نے ۱۹۲۶ء میں اپریل ۱۹۲۶ء کو محمدہ تبرہ کیا۔

۵۔ بشری رسالہ ۲۸ صفحات، مدیر ابوالجلال مدوی، قیمت سالانہ تین روپیہ

۶۔ کتابت خان اسٹریٹ، موئیں روڈ، مدراس۔ ماجد صاحب نے "حج"، لکھوا شاعت

۷۔ مارچ ۱۹۳۳ء میں شمارہ اول اور ۱۲ اگسٹ ۱۹۳۳ء میں شمارہ دوم پر محمدہ تبرہ کیا، "حج"

لکھوی معلوم ہوتا ہے کہ ۱۹۳۳ء تک اس کے دو شمارے شائع ہو چکے تھے۔

۱۹۹۰ء

۱۹۲۶ء

## معرضات

سید خالد جامی

ناظم

شعبہ تصنیف و تالیف و ترجمہ میں اہم ذمہ داریاں ادا کرتے ہوئے راقم الحروف کو  
تین برس گزر چکے ہیں۔ ۲۵ جنوری ۲۰۰۱ء کو راقم نے اس شعبے کی نظمت سنچالی، جب شعبے  
کے سالانہ اخراجات ۲۲ لاکھ روپے تھے، اب الحمد للہ شعبے کے اخراجات صرف ۲۳ لاکھ  
روپے سالانہ ہیں۔ میری نظمت سے قبل ۲۰۰۰ء میں شعبہ تین لاکھ روپے کے خسارے میں  
تھا، الحمد للہ اب اس کا خسارہ ختم ہو گیا ہے اور ۲۰۰۳ء میں ہمیں تین لاکھ روپے کا خالص نفع  
حاصل ہوا ہے اور کارکردگی کا معیار پہلے کے مقابلے میں بہت بہتر ہے۔ سالانہ اخراجات کی  
مد میں پچاس لاکھ روپے سالانہ بچت کسی تحریر کی محتاج نہیں، اخراجات میں پچاس لاکھ  
روپے کی بچت شعبے کے رفقاء کارکے بے لوث تعاون، دیانتاری اور انگلی محنت کے بغیر  
ممکن نہ تھی۔

طویل عرصے کے بعد شعبے کے زیر اہتمام نئی کتابوں کی اشاعت کا سلسلہ شروع  
ہوا۔ جناب ڈاکٹر معین الدین عقیل صاحب کے عہد نظمت میں اس طرف خصوصی توجہ دی  
گئی۔ عبدالجید سالک کے کالموں کا انتخاب ”افکار و حوادث“ کے نام سے دو جلدیں میں،  
مہدی علی صدیقی کی خودنوشت سوانح ”بلکم و کاست“ اور بروہنسکی زبان کی قواعد

"شمول بوق" اور ڈاکٹر عاقل برلنی کی کتاب "Risk Theory and Insurance" شائع ہوئی۔

"جربہ" جو شعبے کا علمی و تحقیقی رسالہ ہے، اس کا آخری شمارہ نمبر سترہ ۱۹۸۵ء میں شائع ہوا تھا اس کے بعد جربہ بند ہو گیا۔ الحمد للہ سترہ سالہ تحفظ کے بعد جربہ باقاعدگی سے دوبارہ شائع ہونے لگا، شمارہ نمبر اخشارہ اصطلاحات ابلاغیات، شمارہ نمبر انہیں اصطلاحاتِ جمالیات، شمارہ نمبر میں اصطلاحاتِ ماحولیات اور شمارہ نمبر اکیس لسانیات نمبر تھا۔ شمارہ نمبر اکیس وادیٰ سندھ کے رسم الخط پر دنیا بھر میں ہونے والے تحقیقی کام کا احاطہ کر رہا ہے۔ اس شمارے میں موئی جودوڑو کی دو ہزار مہریں پڑھنے والے پاکستانی محقق مولانا ابوالجلال ندوی کے تحقیقی مضمون شامل ہیں جو وادیٰ سندھ کے رسم الخط کے بارے میں تھے اکشافات پر مشتمل ہیں۔

شعبے کے زیر انتظام ماضی میں بے شمار علمی و تحقیقی کتابیں شائع ہوئیں۔ یہ کتابیں اردو ناچپ میں شائع کی گئی تھیں جس کے باعث قارئین کو مطالعے میں وقت محسوس ہوتی ہے۔ شعبے کے زیر انتظام ان تمام کتابوں کو نوری نتھیں پر منتقل کیا جا رہا ہے اور اس سال کے اختتام تک تمام کتابیں، ناچپ کے بجائے خط نتھیں میں دستیاب ہوں گی۔

شعبہ تصنیف و تالیف و ترجمہ کو مرکز علم و تحقیق بنانے کے لیے شعبے کے رفقائے کار انگل محنت کر رہے ہیں۔ شعبے کے نائب ناظم عمر حمید ہاشمی ہپانوی، ہندی، فرانسیسی اور انگریزی زبانوں پر عبور رکھتے ہیں۔ اس کے ساتھ ساتھ دنیا کی ۲۷ زبانوں کے رسم الخط کی قرأت بھی کر سکتے ہیں۔ آج کل وہ عبرانی، سرکرت، عربی اور فارسی زبانیں بھی سیکھ رہے ہیں۔ مجھے یقین ہے کہ ان کی غیر معمولی صلاحیتوں سے شعبے کے لسانی تحقیقاتی منصوبوں میں بہت پیش رفت ہو گی اور ہم مختلف تہذیبوں کے لسانی ثقافتی اور تمدنی تعلقات کا نئے انداز سے قابلی جائزہ پیش کرنے کے قابل ہو سکیں گے۔ شعبے کی رفیقہ کارمخترمہ سمیہ ایوبی عربی،

انگریزی زبان سے بخوبی واقف ہیں اور آج کل فارسی زبان سیکھ رہی ہیں۔

شعبے نے نصابی کتب کی طرف خصوصی توجہ دی ہے۔ نصابی کتب کی اشاعت کے پہلے مرحلے میں شعبے کے زیر انتظام اشاعت شدہ اردو لازمی کا جدید نصیب ”مخزن ادب“ کے نام سے تمام کالجوں میں رائج ہو چکا ہے۔ دوسرے مرحلے میں انگریزی اور مطالعہ پاکستان کی نصابی کتابیں مرتب کرنے کا کام باقی ہے۔ اس ضمن میں شیخ الجامعہ نے ایک مجلس تشکیل دی ہے جو انٹرنشنل ایک سال کی مدت میں انگریزی اور مطالعہ پاکستان کے نصابات بھی تیار کرے گی۔ ہمیں یقین ہے کہ ان کتابوں کا ملک بھر کی جامعات میں خیر مقدم کیا جائے گا۔

شعبے کی علمی کاوشوں کے سلسلے میں اہم امور کا اندراج بھی ضروری ہے۔

☆      شعبے کے زیر انتظام انگریزی زبان میں محمود اشرف صاحب کا آسان ترین ترجمہ قرآن شائع کیا جا رہا ہے، جس کی زبان نہایت سادہ ہے اور ہر شخص اس سے با آسانی استفادہ کر سکتا ہے۔ ترجمہ قرآن کی اشاعت سے انگریزی زبان کے عام قارئین، قرآن کے طالب با آسانی سمجھ سکیں گے۔ یہ ترجمہ، اسکولوں، کالجوں اور جامعات کے طلباء و طالبات کے لیے بھی بہت فائدہ مند ہے۔

☆      شعبے کے زیر انتظام ہندی، ہپانوی اور فرانسیسی زبانوں سے ڈپچی رکھنے والوں کے لیے گفتگو اور بول چال کی تین مجالس قائم کی گئی ہیں۔ یہ مجالس شعبے کے مابین ناظم عمر حمید ہاشمی کی زیر نگرانی کام کریں گی۔ ان مجالس کے اراکین کو بلا معاوضہ ان زبانوں کی تدرییں کی سہولت حاصل ہو گی۔

☆      شیخ الجامعہ کراچی نے ملک بھر کے مصنفوں کے لیے اعلان کیا ہے کہ ان کے معیاری مسودات کی طباعت (Printing) کا کوئی معاوضہ نہیں لیا جائے گا۔ اگر یہ

سودات انتہائی اعلیٰ تین معیار کے حامل ہوئے تو کتاب کی اشاعت کے تمام اخراجات شعبہ تصنیف و تالیف برداشت کرے گا۔ یہ کتابیں مختلف مضمون کے ماہرین کی مجلس سے آراء لینے کے بعد شائع کی جائیں گی۔

کراچی کے اہل ذوق اور جامعہ کراچی اور اس سے ملحقہ کالجوں کے اساتذہ اور طلباء و طالبات میں علمی و تحقیقی ذوق کی آبیاری کے لیے شعبہ کے زیر احتمام ہر ہفت کتابوں پر تحریکی تبصرے کی نشست با قاعدگی سے ہر ہفت کے دن دوپہر ڈیڑھ بجے، شعبے کے کتب خانے میں منعقد ہوتی ہے جس میں نہ صرف اہم کتابوں پر تبصرہ کیا جانا ہے بلکہ موضوع سے متعلق سوالات و جوابات کا سلسلہ بھی ہوتا ہے۔

دنیا بھر سے، شعبے کے کتب خانے کے لیے ہر ہفت نادر کتاب، رسالہ، جدید ہیا نو شہزادی حاصل کرنے کا سلسلہ جاری ہے اور یہ نایاب کتابیں عام مطالعے کے لیے دستیاب ہیں۔ شعبے کا کتب خانہ صحیح سائز ہے آٹھ سے رات سائز ہے نو بیجے تک کھلا رہتا ہے۔ اساتذہ، اہل علم، محققین اور طلباء و طالبات کتب خانے سے بہ آسانی استفادہ کر سکتے ہیں۔

شعبے کے زیر احتمام عنقریب اردو اور انگریزی میں بھی کتابوں کی فہرست کا اجراء کیا جا رہا ہے۔ اس کے بعد فارسی، عربی، ہمانوی، فرانسیسی اور ہندی کتابوں کی فہرست کا بھی اجراء کیا جائے گا۔

شعبے کے کتب خانے میں اہم قومی اخبارات و جرائد میں کتابوں پر شائع ہونے والے تہرون کے تراشے بھی جمع کیے جا رہے ہیں جو مطالعے کے لیے حاضر ہیں۔

اساتذہ اور طلباء و طالبات کے لیے آٹھ زبانوں پر مشتمل لغت تیار کی جا رہی ہے۔ یہ لغت انگریزی، المانوی (جرمن)، فرانسیسی، عربی، فارسی اور ہندی زبانوں کا احاطہ کرے گی۔ لغت میں ۱۶۵۰۰ الفاظ شامل ہوں گے جو عام بول چال میں

ستعمال ہیں۔ اس لفظ کی اشاعت سے غیر ملکی زبانوں کے مطالعے کا شوق ایک  
تحریک کی بھل اختیار کرے گا۔

☆ علاقائی زبانوں پر تحقیق، شعبے کی ترجیحات میں شامل ہے۔ شعبے کے زیر احتمام  
”بروشنسکی زبان کی قواعد مرتبہ علامہ نصیر الدین ہنزاٹی ”شمول بوق“ کے مام  
سے شائع ہو چکی ہے۔ اس ضمن میں بروشنسکی، اردو لفظ کی ادارت، اشاعت و  
طبعات کے منصوبے پر عمل در آمد شروع ہو چکا ہے۔ یہ لفظ چار جلدوں میں شعبے  
کے زیر احتمام شائع ہو گی۔

☆ اردو کے متزوک الفاظ کی لفظ مرتبہ خالد حسن قادری بھی اشاعت کے مرحلے میں  
ہے۔ اس لفظ کے ذریعے ہم گزشتہ ایک سو رس کے سیاسی، سماجی، معاشرتی  
تغیرات کا جائزہ لے سکیں گے جو بر عظیم کے معاشروں میں برپا ہوئے اور جس  
کے نتیجے میں بہت سے لفظ فراموش کر دیے گئے۔ ہر لفظ کا ایک تاریخی، تہذیبی  
اور ثقافتی پس منظر ہوتا ہے جبکہ ایک لفظ ہمارے حافظے سے محوج ہو جائے یا ہم اسے  
بھول جائیں یا بھلا دیں تو اس لفظ کے ساتھ واپسیتہ تاریخ اور ثقافت بھی طاق  
نسیاں کی زینت بن جاتی ہے۔ یہ لفظ ہمیں بتائے گی کہ ہم نے کن تاریخی و ثقافتی  
قدار کو بھلا دیا ہے۔

☆ اردو اخبارات و جرائد میں انگریزی الفاظ کے بے تحاش استعمال کے پیش نظر ان  
الفاظ کی ایک فرنگ مرتبہ کی جا رہی ہے جو ذرا رُخ ابلاغ سے وابستہ صحافیوں اور  
اہل کاروں کے لیے رہنمائی کا فریضہ انجام دے گی۔ اس سلسلے میں شعبے کی رفیقہ کار  
سمیہ ایوبی صاحبہ نے ابتدائی کام تکمیل کر لیا ہے ہے پروفیسر سروشیم صاحب، شعبہ  
ابلاغ عامہ کی رہنمائی میں تکمیل تک پہنچایا جائے گا۔ سروشیم صاحب نے شعبہ  
ابلاغیات کے طباء و طالبات سے اردو اخبارات میں کثرت سے استعمال ہونے

والے انگریزی الفاظ کی فہرستیں مرتب کرائی ہیں۔ اس فہرست کی اشاعت سے امید ہے کہ انگریزی الفاظ کے سلسلہ پر بند باندھا جائے گا اور اردو اخبارات کے صحافی انگریزی الفاظ کے خوبصورت، رواں دواں، تبادل اردو الفاظ با آسانی استعمال کر سکیں گے۔

☆ اردو زبان میں مغربی فلسفے اور سیاست کی بہت سی اصطلاحیں کثرت سے استعمال ہو رہی ہیں۔ ان اصطلاحات کے ناقص بلکہ تحریف شدہ اردو تراجم کے باعث بمعظیم پاک و ہند اور پورے عالم اسلام میں ان مغربی اصطلاحات کا اصل مفہوم اوچھل ہو گیا ہے جس کے باعث مغرب و شرق کے مابین بہت سے تازعات کا اصل پس منظر بگھنے میں شدید دشواریاں پیش آ رہی ہیں۔ اس ضمن میں شعبہ تصنیف و تالیف و ترجمہ کے زیر انتہام سیاست و فلسفے کی تین سو سے زیادہ اہم اصطلاحات کی تحریکی لغت تیار کی جا رہی ہے۔ یہ لغت پہلے اردو میں شائع ہو گی، اس کے بعد اسے عربی، فارسی، انگریزی میں شائع کیا جائے گا۔ مغربی اصطلاحات کا مفہوم مغربی مفکرین اور فلاسفہ کی تحریروں کے اقتباسات سے واضح کیا جائے گا اور ان اصطلاحات کے نئے اردو تراجم پیش کیے جائیں گے۔ پہلے مرحلے میں پچاس اصطلاحات کی مختصر لغت شائع ہو گی۔ یہ لغت تاریخ، سیاست اور فلسفے کے طلباء اور محققین کے لیے حوالے کی ایک محترم کتاب بن جائے گی اور مغرب و شرق کے درمیان بہت سے تازعات اس لغت کی روشنی میں با آسانی حل کیے جائیں گے۔

☆ رسالہ ”مرہ نہروز“ (کراچی) میں مولانا حسن محبی مددوی اور ان کے رفقاء کے قلم سے ادبی سرقوں کے بارے میں لکھے گئے معرکہ آراء مضافین ”چہ دلا اور است“ کتابی صورت میں شائع کیے جا رہے ہیں۔

- ☆ موہن جودڑو کے گھنڈرات سے برآمد ہونے والی مہروں کے بارے میں مولانا ابوالجلال ندویٰ کے نادر مضمائیں جریدہ کی زیرِ نظر اشاعت میں شائع کیے جا رہے ہیں۔ ان مضمائیں سے سندھ کی قدیم ترین زبان اور اس عالمی ورثیٰ کی مہروں کے بارے میں بعض خنیٰ اور اہم معلومات مظہر عام پر آئیں گی۔
- ☆ دنیا بھر میں لسانیات اور زبانوں کے باہمی تعلقات کے حوالے سے نہایت اہم تحقیقی کام ہو رہا ہے۔ اس کا خلاصہ بھی عنقریب شعبے کے ترجمان "جریدہ" میں شائع کیا جا رہا ہے، تاکہ اردو زبان کے محققین جدید لسانی تحقیقات سے استفادہ کر سکیں۔
- ☆ میجر آفتاب حسن مرحوم کی علمی و تحقیقی خدمات کے اعتراف میں شعبے کی جانب سے ایک کتاب مرتب کرنے کا منصوبہ بھی ابتدائی مراحل میں ہے۔
- ☆ شعبے کے زیرِ اہتمام اہم ترین موضوعات پر انتریویٹ پر و تیاب معلومات، مضمائیں، مقالات اور حوالوں کی تلخیص و قتاً فو قتاً اردو میں ترجمہ کر کے پیش کی جائیں گی۔ محققین، طبایاء و طالبات اور اساتذہ کرام اگر ان موضوعات میں وچپی رکھتے ہوں تو انھیں اپنی وچپی کے موضوع سے متعلق تمام معلومات، کتابیات اور مصادر تک رسائی میں ہر ممکن سہولتیں بھم پہنچائی جائیں گی۔
- ☆ شعبے کے زیرِ اہتمام طبایاء و طالبات اور اساتذہ کے لیے بزم کتاب (رینڈرز کلب) کا قیام آٹھی مرحلے میں ہے۔ اس بزم کتاب کی رکنیت حاصل کرنے والے، شہر کے اہم ناشریٰ کتب سے خصوصی رعایت پر کتابیں خرید سکیں گے۔ اگر یہ منصوبہ کامیاب رہا تو اس کا وارثہ شہر کے تمام کالجوں تک وسیع کیا جا سکتا ہے۔
- ☆ اردو زبان کی اہم کتابوں، کہانیوں اور شاعری کا انتخاب سی ڈائزن پر فراہم کیا جائے گا۔
- ☆ کلام حافظ سعدی، اقبال، کلیلہ و دمنہ، الف لیلہ اور طسم ہوش ربا کو تصاویر و آواز کے

ساتھ ویڈیو پر منتقل کرنے کا منصوبہ زیر گور ہے۔

- ☆ شعبے کے زیر انتظام جامعہ کراچی کے اساتذہ کی تحقیقی و تصنیفی خدمات اور مطبوعات پر مشتمل ایک مبسوط "کتابیات" بھی زیر ترتیب و تحریک ہے۔
- ☆ اس کے علاوہ سال روایں میں درج ذیل کتابیں شائع کی جائیں گی:
  - ترجمہ گلشن راز جدید، پروفیسر آرمی مرتبہ پروفیسر ڈاکٹر سعید آخر درانی۔
  - اصطلاحات نفیاں کا ااردو ترجمہ مرتبہ ڈاکٹر صابر حسین۔
- ☆ ڈاکٹر سید اسلم نے امراض قلب اور دیگر بیماریوں سے متعلق طبی اصطلاحات کا ترجمہ کیا ہے، ان کی اشاعت کے سلسلے میں گفت و شنید جاری ہے۔
  - بھٹکی عہد کا فارسی ادب و تہذیب پر اثر، ڈاکٹر عبدالمنان۔
- ☆ بابائے صحافت ضمیر نیازی کی کتابوں "صحافت پاپ زنجیر" Web of Censorship اور دیگر کتابوں کی اشاعت نوادرات پر مشتمل اہم مغل وستہ (ابم) کی اشاعت بھی ابتدائی مرحلے میں ہے۔
- ☆ دنیا بھر میں قرآن کریم پر ہونے والے علمی و تحقیقی کام کی تخلیص اردو زبان میں شائع کی جا رہی ہے۔
  - "کشکول بر کاتی" مرتبہ حکیم محمود احمد بر کاتی
- ☆ "Biomass of Littoral Rocky Shore of Karachi" مشترکہ کتابیں ڈاکٹر سعید بر کاتی اور ڈاکٹر عاقل بر کاتی۔
- ☆ دائرۃ المعارف حیوانات مرتبہ پروفیسر احمد الدین مارہروی کتابت کے مرحلے میں ہے۔ اس دائرۃ المعارف میں جانوروں کے بارے میں نا اور اہم معلومات مہیا کی گئی ہیں۔
  - بنیادی کتابیات اصطلاحات بینکاری مرتبہ سعادت جلیلی۔
- ☆ اعلیٰ صلاحیت کے حامل طلباء و طالبات جو کتابوں کی ادارت، ترجمیں و آرکیٹ،

اشاعت اور طباعت کے کاموں سے خصوصی و تجارتی رکھتے ہوں ان کے لیے شعبے کے زیر اہتمام خصوصی نصاب تیار کر کے ان کی تعلیم و تدریس و تربیت کا انتظام کیا جا رہا ہے تاکہ یہ طباء طالبات "صنعت کتاب" (Book Industry) کے لیے سرمایہ ٹابت ہوں انھیں مطبع میں عملی تربیت بھی دی جائے گی۔ نصاب کی تحریک کے بعد منتخب طباء کو شعبے میں عملی کام سینکھنے کا موقع دیا جائے گا۔

☆  
شعبہ ہر ون ملک کے بعض اہم طباعتی و اشاعتی اداروں سے رابطہ کر کے نیشنل انسٹی ٹیوٹ آف پرنگ اینڈ پبلیشک کے قیام کے لیے ایک خاکہ تیار کر رہا ہے جو تحریک پذیر ہونے پر جامعہ کراچی کی منفرد رہ کو منظوری کے لیے پیش کیا جائے گا۔ یہ ادارہ پاکستان میں اپنی نوعیت کا منفرد ادارہ ہو گا جہاں صنعت و طباعت کے لیے اعلیٰ صلاحیت کی حامل افرادی قوت تیار کی جاسکے گی۔

☆  
۱۹۶۰ میں جامعہ کراچی کے شعبہ اردو کی تحریک پر "کراچی یونیورسٹی اسٹیڈریز" کے امام سے ایک وقیع علمی رسالہ شائع ہوتا تھا جو بند ہو گیا تھا۔ محترم شیخ الجامعہ نے اس رسالے کے دوبارہ اجراء کی منظوری عطا کر دی ہے۔ یہ رسالہ بہت جلد شعبہ تصنیف و تالیف و ترجمہ کے تعاون سے ڈاکٹر معین الدین عقیل صاحب کی زیر نگرانی شائع ہو گا۔ اس کی مجلس ادارت پاکستان کے صفا اول کے مصنفوں و محققین پر مشتمل ہو گی۔ یہ رسالہ جامعہ کراچی کے علمی و تحقیقی کاموں کو عالمی سطح پر متعارف کرنے کا ذریعہ بنے گا۔

اس کے علاوہ مستقبل کے منصوبوں میں:

☆  
دارة المعارف بینکاری و مالیات، دارة المعارف معاشی ترقیات، لغت محصولات، لغت اصطلاحاتی فیکنالوجی، لغت فنون لطیف، لغت تجارت و اصطلاحات تجارت، لغت بینکاری، لغت صنعتی مصنوعات، تحریکی فرہنگ مذاہب، فرہنگ اصطلاحات تصوف، فرہنگ علم بشریات، فرہنگ علم فلکیات، فرہنگ علم حاضرات، فرہنگ اصطلاحاتی

مذاہب، فرهنگ کان کی، فرنگ علم مناظر، فرنگ اصطلاحات تاریخ، فرنگ  
اصطلاحات جدیدیت و مالعد جدیدیت، فرنگ علم مناجات، فرنگ فقہ اسلامی،  
فرنگ لسانیات و علم زبان، فرنگ علم عبادات، فرنگ علم عجائب خانہ کی مدونین و  
ترتیب کے منصوبے زیر غور ہیں۔

شعبے کے زیر انتظام مدرجہ ذیل موضوعات پر تحقیقی کام جاری ہے:

☆ دنیا کی اہم ترین زبانوں کی اصنافِ ختن اور اردو کی اصنافِ ختن کا قابلی جائزہ۔ اس  
جائزے سے ہمیں اردو زبان کی وسعت، گہرائی اور رسوخ کا اندازہ ہو گا۔

☆ دنیا بھر کی اہم ترین زبانوں کے حروفِ ہجھی کے قابلی جائزے کے بعد ان حروف کی  
فہرست مرتب کرنے کا کام جو تمام زبانوں میں مشترک ہے ہیں یا ملتے جلتے ہیں۔

☆ جاپانی ادب اور معاشرے میں لٹیفے کا تصور نہیں پایا جاتا اور لٹیفے کی جو روایت بر عظیم  
پاک و ہند، فارس اور عرب میں ہے، اہل جاپان اس سے ناقص ہیں۔ یہ صورت  
حال دنیا کی کتنی زبانوں کو درپیش ہے اس سلسلے میں ایک تحقیقی جائزہ مرتب کر کے  
اس مسئلے کی تاریخی اور نفیسیاتی وجوہات کا تعین کیا جائے گا۔

جو پیدہ کا نزیر نظر شمارہ ۲۲ بر عظیم پاک و ہند کے عظیم ماہر لسانیات و تاریخ جناب  
ابوالجلال مدویؒ کی نادرو نایاب تحقیقات پر مشتمل ہے۔ سندھی رسم الخط موضوع پران کی تحقیقات  
انکشافت کا درجہ رکھتی ہے۔ یہ شمارہ جناب تیجی بن زکریا صدیقی صاحب کے تعاون کے بغیر  
شائع نہ ہو سکتا، انھوں نے مولانا کے مطبوع، غیر مطبوع مضامین بری محنت سے تلاش کیے اور  
ہمارے حوالے کیے، ان کا خصوصی شکر یہ ہم پر واجب ہے، ان تحقیقات کا خلاصہ انگریزی میں بھی  
پیش کیا جائے گا۔

سنڌي ظروف پر نقوش

مولانا ابوالجلال مددوی

اس زبان بے زبان کو بخشنے کی کوشش کر پکھے ہیں جو بلوچی ظروف پر نقوش کی شغل میں شہرت ہے۔ ایسے ہی نقوش یا حجریں ان قدیم سندھی ظروف پر بھی پائی جاتی ہیں جو ہرپا، ہوئی جو دڑوا اور چانھوں جو دڑوں میں دستیاب ہوئے ہیں۔ چول کر سندھی ظرف اور ظرف پارے ہوں یا سندھی مہریں ان سب پر کچھ نقوش یا حجریں پائی جاتی ہیں، اس لیے ہم زبان حجری سے واقف ہوں یا ناواقف بعض الفاظ کے مطالب یا ان مطالب کی نوعیت سے ہم ان ظروف اور مہروں کا مقابلہ کر سکتے ہیں، اس طرح زبان حجری کے تعین میں جو دشواریاں حائل ہیں وہ کچھ کم ہو سکتی ہیں۔

موئن جو دڑو میں کچھا یہے ظروف اور ظرف پارے بھی ملے ہیں جن پر براہمی (Brahami) رسم الخدا کی حجریں ہیں۔ ان سے فی الحال ہمارا سروکار نہیں۔ میکنے اپنی تصنیف Further Excavations At Mohenjdarو کی پلیٹ نمبر 11xx اپاس عہد کے سات ظروف کی حجریں نقل کی ہیں جن میں سے چھ کوآنچہ بھائی این جی مجودار پڑھ کچے ہیں اور انہوں نے ان کی قرائیں اور ترجمے بھی درج کیے ہیں۔ ظروف کو تختہ حجر کے طور پر استعمال کرنے کا رواج عہد قدیم سے بودھی زمانہ تک پایا جاتا ہے۔ ان بودھی ظروف کی قرائتوں پر بھی ایک نظر ڈال لینا مناسب ہے کیونکہ ان الفاظ کی نویسیت کا اندازہ ہو سکے گا جو قدر یہم سندھی ظروف پر حجریں ہیں۔ مثلاً

۱۳۷۸ء ۲۷۴۰ ایس ڈی (سنده)

۱۷۹۱ء میں ڈی

۳۰۱-۱۴۰۷-۲۸۵۶

یہ لفظ پر ایک، دوسرے پر دو اور تیسرا پر تین الفاظ جھپڑتے ہیں۔ سلسلے نو شیخ کو جو مدار نے

لیوں میٹھا ہے:

Prawijtasa = ... of the Ascetic

یہ لئے ظرف کا آخری لفظ ۷۰ تیسرا جھر کے بانجھ سی لفڑ کی پولی ہوئی صورت ہی ہے ۷۱ کو رہمن

S سے مشاہدت ہے۔ ”پری ہیٹارک ہند“ (Pre-Historic India) میں ۳۰ اور ”کلی“ کے کچھ ٹفر کے

نقوش دکھیے۔ اور پھر بلوچ طروف کے نقوش ملاحظہ فرمائی۔ قدیم سندھی رسم الخط کا ایک نقش ہے۔ ہری فیلڈ کی کتاب *Pakistan An Anthropological Reconnaissance in West* کے صفحہ ۲۷۵ پر بہاولپور کے سات اٹل یعنی انوں پر واضح ہوئے نقوش میں سے نقش ۳۸ کو دکھیے، یہ نقش وادی سندھی وہ میراث ہے جو آج تک مستعمل ہے، اگر چاہس کا استعمال کرنے والے انہیں جانتے کریں کس مطلب یا آواز کی علامت ہے۔ چوں کہ **۲۹** کو بعض سکون پر انگریزی لفظ *of* کا متراوف پایا گیا اور سنگرہ میں *sa* پاپی میں *sya* حرف اضافت ہے، اس لیے اس کو *s* کی آواز دی گئی۔ طرف نمبر ۲۶ اور ۲۷ کے پہلے چار نقوش کو پروجیتا پڑھ کر اس کا تجزیہ The Ascetic یعنی شیاسی، تیاری یا جوگی کیا گیا ہے۔ ان طروف کی بناء پر ہم قیاس کر سکتے ہیں کہ محمد قدیم کے طروف پر ان کے مالکوں کے القاب، خطابات یا پدیاں (پختیاں) مکتوب ہو سکتی ہیں۔

طرف نمبر ۲ کا آخری لفظ **۳۰** ہے جس کا حرف اول (پہلے لفظ کے آخری حرف **۲۹** سے متعلق ہو گیا ہے۔ برائی نقوش کو حل کرنے والوں نے ان کی جو آوازیں جھریر کی ہیں ان کے مطابق **۳۰** کا رومان حرف بدل **۳۱** ہے چوں کہ یہ رسم الخط جس زبان کو قلم بند کرتا ہے اس کے مطابق **۳۰** ایک بے معنی لفظ ہے، اس لیے فائل قاری نے اس لفظ کی قراءت چھوڑ دی ہے۔ اس کا تلفظ جو گھی ہو بہر حال ”.....شیاسی کا ۳۱ اللہ ایک طرف پر مکتوب ہے اس لیے صریحاً اس طرف کا نام ہے جس پر یہ جھریر نقوش ہے۔ **۳۲** کے دونوں نقوش قدیم سندھی کے نقوش ہیں۔ **۳۲** کے لیے دیکھیے مادھوروت و قس کی شائع کردہ ہڑپا کی مہربنبر ۲۷ اور **۳۲** کے لیے مہربنبر ۲۹ اور مہربنبر ۲۶ کا پہلا نقش۔

تیرے طرف کی جھریر کو ”پروجیتا سما کارا“ پڑھ کر یوں تجزیہ کیا گیا ”شیاسی ملتا کا کے پینے کا برتن“ **۳۳** اور **۳۴** کی بدی ہوئی صورت خیال کر کے **۳۵** کو IMA پڑھا گیا ہے اور **۳۶** قدیم سندھی رسم خط کے نقوش ہیں۔ ممکن ہے **۳۷** اور **۳۸** قدیم سندھی الفاظ ہوں جو کوشانی دور تک کی سندھی جھریلوں میں مستعمل رہے ہوں۔

اب ان سات طروف میں سے تین اور کوچھیے:

|            |      |               |
|------------|------|---------------|
| ۳ سالیں ڈی | ۲۷۳۷ | ۳۶۳۶ ۳۷۳۷۳۷۳۷ |
| ۵ سالیں ڈی | ۲۹۵۱ | ۳۹۳۹ ۴۰۴۰۴۰۴۰ |
| ۶ سالیں ڈی | ۲۷۳۸ | ۴۱۴۱ ۴۲۴۲۴۲۴۲ |

نمبر ۳ اور ۵ کے پہلے تین حروفوں کو بحصا نا پڑھ کر تجزیہ Bhadata یعنی نقدس ما ب کیا گیا

ہے۔ نمبر ۲ کے چوتھے اور پانچویں نقوش کو ملا کر بدھا پڑھا گیا ہے۔ نمبر ۵ کے چوتھے، پانچویں اور پچھلے نقوش کے رومن حروف بدل SH.R.K میں لیکن انھیں نہ معلوم کیوں (SGHA) RAKSHA پڑھا گیا ہے۔ اسی طرح خیر نہیں کس وجہ سے نمبر ۲ کے آٹھیں لفظ **Raakshita** Raakshita کو پڑھا گیا ہے۔ نمبر ۵ کے تیرے چوتھے اور پانچویں نقوش کو ”رکشا“ پڑھا گیا ہے غالباً ع (ش) ی کو **کش** کیا گیا ہے۔ سہر حال مقول قرأت اور ترجیح حسب ذیل ہیں:

نمبر ۲۔ بحدا تابد حارکشا = تقدس مآب بدھارکشا کا۔

نمبر ۵۔ بحدا تابد حارکشا (سماں) رکشا سالا کار (کی) = تقدس مآب سماں حارکشا کے پینے کا برتن۔

نمبر ۲۱ سالا (سماں) رکشا سالا کار کی۔ یہ ہے سماں حارکشا کے پینے کا پالہ  
ان حجڑیوں سے معلوم ہوا کہ ظروف پر حسب ذیل نوعیت کے الفاظ میں گئے:

(۱) ماںک یا صانع کا نام یا ظرف

(۲) ظرف کا نام

(۳) ظرف کا صرف

(۴) اس چیز کا نام جس کے لیے ظرف مخصوص تھا۔

قدمیم تر عہد کے ظروف پر بھی اسی نوعیت کے الفاظ ہو سکتے ہیں۔ اگر قدیم ظروف پر لکھے ہوئے الفاظ ہم کو ان حجڑیوں میں ملیں جن کے نیچے کسی جانور کو من ظرف پیش کیا گیا ہے تو ہم دلیل سے یہ فہد  
کر سکتیں گے کہ وہ حجڑیں ہمیں اس ظرف سے تعلق رکھتی ہیں۔

سا تو اس ظرف نمبر ایس ڈی ۳۰۸۸ ہے جس پر تین نقوش ہیں ان میں سے ایک توہراً ہمی خلط  
میں ملتا ہے اور باقی دونوں ملتے۔ اس لیے جو مدارس کی حجڑی کو نہ سمجھ سکے اور کہہ دیا کہ غالباً یہ بے معنی ہے۔  
حقیقت یہ ہے کہ اس حجڑی کے تینوں نقوش قدیم تر سندھی مہروں کے نقوش ہیں اگر یہ ظرف قدیم نہیں تو اس  
کے معنی یہ ہیں کہ سندھ کے کھار، بودھی زمانے تک قدیم سندھی رسم الخا کے چند نقوش کا استعمال کرتے تھے۔  
چنانچہ ان تینوں نقوش کی نظریہ سندھی مہروں پر دیکھیے:

(۱) ۳ - ۳ - ۳ دیکھیے میکے کی شائع کردہ موئی جودو کی نمبر ۳۵۲ کی دوسری سطر کا تیر ان

(۲) ۴ - ۴ - ۴ دیکھیے میکے نمبر ۱۶۶۲۳۹

(۳) ۵ - ۵ - ۵ دیکھیے میکے نمبر ۱۳۸

نقش اول صوتی مرنگیں بلکہ معنوی مرنگیں الیہ یوگراف ہے۔ یا الہ یا جام کی شکل ہے، مراد

پالہ یا پینے کا برتن، اس کے لیے جو سندھی لفظ بودھی زمانہ میں مستعمل تھا وہ نمبر ۶ کے ذریعہ ہم کو معلوم ہو چکا ہے۔ (۶=۲) یعنی اوجس دور کی چیزوں کے ساتھ یہ مجری تھی ہے، اس کے لوگ اس معنوی رمز ﴿ کو جن الفاظ کی صورت میں پڑھتے ہوں گے ان میں سے ایک ادا ہے اس سے مل جائے ایک عربی لفظ ادا وہ ہے جس کا مطلب بتایا گیا ہے اس اء صھیر من جلد یعنی ایک چھپا برتن چڑے کا (منجد) یعنی نجی چھاگل۔ صاحب صراح نے اس کا مطلب مطہرہ (ضھو کا برتن) اور آبدستان (باجھ دھونے کا برتن) بتایا ہے۔ ﴿ کو ہم اڑیا ادا وہ پڑھتے ہیں کیوں کہ یہ ایک معنوی رمز ہے اسے کسی ایسے لفظ کی شکل میں بھی پڑھایا جاسکتا ہے جو ادا وہ (ظرف آب) کا مطلب دا کرے۔

وسر انش بعد میں بخیر ہو کر ﴿ ۳۰۸۸ ﴾ ہو گیا۔ پہلا اور آخری نقش سندھی مہروں پر بھی پڑھا جانا ہے۔ یہ تینوں نقش مند کے رسم خط میں ”شخص“، کا حرف اول ہیں جس کا نام سن یا سکن ہے، چوں کہ بتوسط اسناد کے سند سے مشتق ہے اس لیے بد نیل ﴿ ہم کوں یا سن پڑھتے ہیں۔

تمہرا نقش روم میں ایجاد کا چوتھا حرف اور برائی رسم الخط کا دھہ ہے۔ اس لیے ہم ﴿ ہم ﴾ کو سندھیا سندھ پڑھتے ہیں۔ عربی کا نون سا کن جب دسے پہلے ہو تو عبرانی اور سماںی عربی میں نون سا نقطہ ہو کر دال کو مشد و کردیتا ہے۔ ہند کا ذکر سفر اسٹر (انجل) میں حدود کے نام سے آیا ہے اسی سندھ کا نام عبرانی اور سماںی میں سدو ہوا چاہیے۔ ہر اس نے ﴿ کو سندھ کر سندھ کا متراوف قرار دیا ہے اس کی اس قرأت کی صحت مٹکوں ہے یعنی اس سے یہ معلوم ہوا کہ سندھ کا دراؤزی تلفظ سد ہے اس لیے ہم ایس ڈی ۳۰۸۸ کویں پڑھتے ہیں۔

## ۲۷

سد ادا وہ

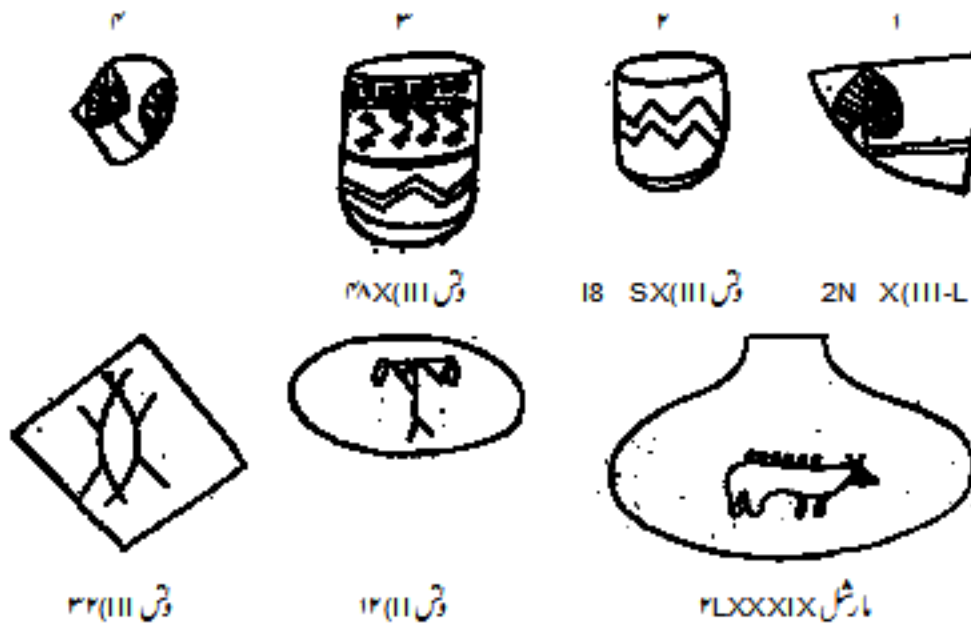
پالہ سندھ کا

اگر یہ قرأت صحیح ہے (اور مجھے اس کی صحت میں شپر نہیں) تو اس کے معنی یہ ہیں کہ قدماے سندھ اپنی مصنوعات پر مقام صنعت کے نام بھی لکھا کرتے تھے۔ ان نقشوں کو بے معنی قرار دینے سے کوئی نہ کوئی تو چیز بہر حال بہتر ہے۔ اور پھر نقش اور سندھی مہروں کے مقابلے سے تو قطعاً تاثر ہوت ہو گیا ہے کہ ایس ڈی ۳۰۸۸ اگر چہ بعد کے دور کا ظرف ہے یعنی اس کا نوٹش زمانہ ما قبل تاریخ کے سندھی رسم الخط کا نوٹش ہے۔ سندھ کا کہا رکھو جو بخیر کیا نقش کے معنی کو سمجھے بخیر اپنی مصنوعات پر قدیم موروثی مجری ہیں اسی طرح لکھا کرتے تھے جس طرح عرب اور بہاولپور کے شتر بان نقشوں کے روز کو جانے بخیر اپنے اوپنے میتوں پر قدیم سات

عربی اونٹوں کے سات ہو بھول معمولی فرق کے ساتھ سندھی مہروں پر بکھرے ہوئے ملیں گے۔ یہ نقوش مختلف

ابجودوں کے حروف بھی ہیں لیکن ان کا اونٹوں پر مکتوب ہونا ظاہر کرنا ہے کہ یہ کبھی معانی و مطالب کے روز بھی تھے ان نقوش کا سندھی مہروں اور بھال پلپر کے اونٹوں پر پلا جانا ظاہر کرنا ہے کہ قدیم رسم الخلاس دیار میں مذوق رائج رہا۔ ان نقوش کے معانی اور ترتیقات و ماغوں سے مجوہ ہو گئے لیکن ان کی ظاہری صورتیں لوگوں نے قدیم تحریک کے طور پر محفوظ رکھی ہیں۔ لہذا ۲۵ کو جو بودھی عہد کے ظروف پر مکتوب ہیں، عہد ما قبل نارخ کے خط کی ہجیرہ باور کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے حال ایسا خیال کرنے کے کافی وجود ہے موجود ہیں۔

بعض سندھی ظروف پر ظاہر ہجیرہ ہیں نہیں بلکہ اشیاء کی نکلیں ہیں جو ممکن ہے آرائی بھی ہوں۔ ایسے ظروف کو ہم مصور ظروف کہیں گے۔ بعض ظروف کی تصویروں سے ہمیں سندھی مہروں کے الفاظ کے معانی کچھ میں مدد ملتی ہے۔



ظرف پارہ نمبر اور ۲۷ پر پتے کی صورت ہے۔ اس کو بعض آرائی خیال کرنا درست نہ ہوگا۔ کیوں کہ مہروں کے نوشتوں میں بھی اسی شعل سے کام لیا گیا ہے۔ ایسے نوشتوں کے نیچے چوپا یہ کی صورت بھی ہے۔ لہذا ہم ان نوشتوں کو جانور کی خورش سے متعلق ہجیرہ ہیں خیال کریں تو بجا نہ ہوگا۔ ممکن ہے ظرف پارہ ۲۷ ایسے ظرف کا نکلا ہو جو ساگ پات کے استعمال کے لیے مخصوص ہو ہر اس، جس کا گمان یہ ہے کہ مہروں پر ذرا وڑی الفاظ مکتوب ہیں، نے اسے بھیل کا پتا خیال کیا ہے اور اس کو آرام مرپڑھا ہے اس نقوش کو پان بھی خیال کیا جاسکتا ہے ممکن ہے اس سے کسی خاص درخت کا پتا نہیں بلکہ پتا اور ساگ مراد ہو۔ بھیل کا پتا انسانی

خورش میں داخل نہیں چوں کر یہ نقش انسانی خورش کے لیے مخصوص برتن کے نکوئے پر ملا ہے اس لیے اس آرام پر ہنا غلط ہے۔ جس طرف پر یہ مکتوب تھا اغلبًا ساگپات اور تکاری کا برتن ہو گا۔

ظرف ۲ کی صورت سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ پیالی ہے۔ نمبر ۳ بھی پیالی ہے۔ ان دونوں میں کوئی چیز پیا جاتی تھی پہلے پر  مکتوب ہے۔ مصری ہیر و غلامی میں یہ پانی کی صورت ہے اور مصری پڑھنے والوں نے اسے کبھی نہ نوپڑھا ہے اور کبھی نہ۔ اس رمز کو جنوبی عرب کی سماں زبان میں مواردہ اول عربی میں ماء پڑھا جا سکتا ہے یہ پانی پینے کا برتن ہے۔ اس نقش کو سندھ کے قدیم باشندے جس لفظ کی صورت میں بھی پڑھتے ہوں اس کا ایک تلفظ خود اس طرف کا نام بھی ہو گا۔ بودھی یا کوشانی عہد کی حجر نمبر ۳ سے معلوم ہو چکا ہے کہ اس زمانے کے سندھی پانی پینے کے اس برتن کو جسے ہم آبخورہ کہتے ہیں  لا کہتے تھے۔ یہ نام عربی ماء سے متأجلا ہے۔  سے ملتے جملے نقش سے سندھی مہروں میں بھی کام لیا گیا ہے۔ طرف ۲ اگر واقعی یا کہلانا تھا تو  اور  جیسے نقش کو ہم کلمن کے حرف سوم کی صورت میں پڑھ سکتے ہیں بشرط یہ کہ یہ قرأت نوشتہ کو باہمی معنی قرار دے سکے۔

ظرف نمبر ۳ کے اوپری دو ہرے خط پر چوپا یوں کی صورتیں نظر آتی ہیں۔ اس کے نیچے اس محل کی تحریر ہے۔ یہکے نے چانھوں جو دڑو کی مہروں کے نقش کو اپنی چانھوں جو دڑ سے متعلق کتاب کی پیٹ اے نمبر ۲۱ پر  مکتوب دکھلا ہے اس حیر کے نیچے یہکے سانچے تیل کی تصویر ہے جس کے سامنے  رکھا ہوا ہے۔ ان میں سے اوپر کا نقش آپ کو مارش  VIII (۸) اور نیچے کا ہنزہ M ۲۰ میں چانور کے سامنے ملے گا۔ یہ نقش درحقیقت دو نوشوں کا مجموعہ ہے: (۱)  یعنی چارہ کی نوکری اور (۲)  یعنی پانی کی ناد۔ چون (چانھو جو دڑو) ۲۱ نمبر ۲۱ میں  کی حقیقت بتائی گئی ہے کہ یہ چارہ کی نوکری ہے جس کا مشہوم ادا کرنے والا نقش  ۷۵، ۹۶، ۱۰۷ اور ۱۱۷ ہے۔ طرف ۳ چوپا یہ کا  پینے کا برتن ہے۔ یہ نقش  (۱) کا عکس اور سماں رسم خط میں شرب (پیا) غرب (پینے کی) چیز کا حرف اول ہے طرف ۲ بھن پینے اور طرف ۳ دو دھن پینے کا برتن ہے۔

ظرف ۵ پر چوپا یہ کی تصویر ہے اور طرف کی صورت اسے تہری (دو دھن دھنے کا برتن) ظاہر کرتی ہے۔ ملکن ہے یہ حیوانات سے حاصل کی جانے والی دوسری خورش یعنی گوشت پکانے کا برتن بھی ہو۔ طرف ۶ کا نقش در حاصل  کی بدھی ہوئی صورت ہے ہمارا تجوہ نقش اس حقیقت کو ظاہر کر دے گا۔ یہ ایک شخص کی تصویر ہے جو اپنے کندھے پر ایک لھر کھے ہوئے ہے جس کے دونوں سرروں پر رسپاں بندھی ہوئی ہیں اور ان رسپیوں سے دو گھرے بندھے ہیں ان گھزوں میں کیا ہے فائدہ یا پانی؟ اس کا

جواب میکے ۳۷۵ کامہر نویں یوں دتا ہے: **۷۴۷۶** اس کی تفریخ کے لیے میکے ۱۲X وکھے جس  
لہ کے باس کی جانب **۷۴۹** لکھا ہے۔ **۷** والی چیز ہے۔ **۷** جب لا خر ہوتا ہے تو اس کا مطلب ہوتا ہے:  
”والی چیز“۔ چنانچہ **۷۴۸** کے معنی ہیں ”چھل والی چیز“ اس طرح **۷۴۷۶** کے معنی ہیں پانی لانے  
 والا۔ یہ بدل کی تصویر پر مکتوپ ہے، بدل پر پانی ملکیں لا کر ایک جگہ سے دوسرا جگہ پہنچایا جانا تھا۔  
**۷۴۹** الفاظ و اصوات کا رمز نہیں بلکہ مطلب و مراد رمز ہے۔ **۷۵۰** پانی اور پانی والے کا رمز ہے۔  
ظرف ۶ پانی رکھنے کا طرف ہوگا۔

ظرف ۶ پر **۷۴۹** مکتوپ ہے: مارش ۹۳ پر چوبی پانی کے سامنے **۷** کے بجائے اس نقش کا اور اس  
کے نیچے ایک اور رمز مراد رکھا گیا ہے۔ سندھی مہروں کا مطالعہ کیا جائے تو معلوم ہو گا کہ یہ اسم طرف ہے۔  
غالباً یہ نقش **۷۷** اور **۷۸** کا مجموعہ ہے۔ چھل کی محل سے مہروں میں اس کثرت سے اور اس طرح کام لایا گیا  
ہے کہ اس کو رمزی ہی نہیں بلکہ رم صوت بھی خیال کی ضروری ہے۔ **۷۷** سباؤ مسند کی شہ ہے اور عربی نام  
ن کا **صل** کا نصف ہونے کی وجہ بون (چھل) ہے۔ **۷۸** کوہم شن پڑھ سکتے ہیں۔ عرب پانی کی چھاگل  
کو جو پرانی ہو گئی ہو، شن کہتے تھے۔ سندھی ہر طرف کو **۷۸** کہتے تھے۔ میکے ۳۵۷VII پر **۷۸** مکتوپ ہے یہ  
نقش دو مہروں پر بھی ہے گریں اس نقش کی حقیقت ابھی تک تھیں نہیں کر سکا ہوں۔

وقت (۱۶): یہ نقش اس طرف پارہ کے علاوہ کسی اور جگہ نظر سے نہیں گزرا سکتے **۷۸** اور **۷۹** جدا جدا  
ملتے ہیں۔ اگر یہ نقش ان دونوں کا مرکب ہے تو ان نقشوں کی حقیقت معلوم کرنے کے بعد اس کا مطلب سمجھا  
جا سکتا ہے۔ اگر یہ ایک شخص ہے جو **۷۸** کا پھل لیے ہوئے ہے تو یہ طرف پھل چلا ری اور میڈہ کے استعمال  
کے لیے تھا۔

۸۔ وقت (۱۶) نمبر ۳۹

۹۔ میکے ۱۱A نمبر ۸۳ **۷۴۸** وکھے **۷۴۹**

۱۰۔ میکے ۱۱VII نمبر ۲۲ **۷۴۹** وسر سلفظ کے لیے وکھے میکے ۱۵۲ **۷۴۸** **۷۴۹** نقش

ظرف ۸ کی حجر ۱۰ کے نقش اول اور ۱۱ کا مجموعہ ہے جو نقش **۷** کی بدلتی ہوئی صورت

ہے۔ **۷۴۸** اور **۷۴۹** کے معنی ہیں **۷** والی چیز کا مطلب سمجھنے کے لیے ہریں دکھے۔

**۷۴۸** سے **۷۴۹** میکے ۱۱)

۱۰۸ میکے

۳۲۲ میکے

ان تینوں مہروں کا نقش مشترک دو اصل ایک میورہ دار درخت ہے۔ میکے ۳۲۲، ۱۰۸ پر درخت باردر کے پاس ہاتھ میں عصا لیے ہوئے جو آدمی کھڑا ہے اس سے پچھیے "اے جوی! ایتیرے ہاتھ میں کیا ہے۔ جواب ملے گا یہ ہے میرا عصا اس پر میں پیک لیتا ہوں، اپنی کبری کے لیے پیتاں تو نہ ہوں اور میرے لیے اس میں اور بھی فائدہ ہے ہیں۔" میکہ آدمی ہاتھوں سے چار ٹوڑ کر اپنے چوپا یہ کے سامنے کی توکری میں ڈال رہا ہے۔ میکے ۳۲۲، ۱۰۸ کا صاحب عصا پتے یا پھل توڑے گا۔

**۴۷** کا مطلب جو وہا ہے، چار ٹوڑنے والا، پھل توڑنے **۴۸** و چیز ہے جسے درختوں سے توٹا گیا ہے۔ ظرف پارہ ۹ کے کاہب نے **۴۹** کو **۵۰** ہتلا ہے۔ جب ہم اپنا تختہ نقش پیش کریں گے تو ۸ کے معنی معلوم ہو جائیں گے۔

**۵۱، ۵۲، ۵۳، ۵۴، ۵۵، ۵۶** چوں کر **۵۷** کی صورت بدلتے بدلتے ہاتھ میں ہو گئی تھی اس لیے ۸ کے مرد کے بول کی توضیح ظرف نویس نے رمز مراد **۵۷** کے ذریعہ کی ہے اس ظرف کا مصرف تھا وہی جو نہ راک کا تھا۔

ظرف ۱۰ کا تیر نقش سہائی سند کے حرف **۵۸** دال سے ملتا ہے اس لیے یہ جو ریز رمز معنی اور رمز لفظ و نوں کا مجھ میں ہے **۵۹** کا مطلب ابھی بیان نہیں کیا جا سکتا ہے و ملتا ہے کہ **۵۱** **۵۲** **۵۳** **۵۴** **۵۵** **۵۶** مالکیا صاف کلام اور لقب ہو۔

کئی ظروف بے تصویر ہیں۔ میرے خیال میں مندرجہ مہروں پر تین طرح کی جھری ہیں اور نقش ہیں:

- ۱۔ وہ جھری ہیں جن کے مطالب مختلف طریقوں سے خوبہ نویسوں نے سمجھا دیے ہیں۔
- ۲۔ وہ جن کے مطالب صرف نقش کی صورتوں پر غور کرنے سے معلوم ہو جاتے ہیں۔
- ۳۔ وہ جھری ہیں جن کو تمام نقش کی تقویم کے بغیر اور زبان جھری معلوم کرنے سے پہلے قطعاً نہ پڑھا جاسکتا ہے اور نہ سمجھا جاسکتا ہے۔

ظروف کی جھری ہیں بھی ان ہی تین اقسام کی ہیں۔ سب سے پہلے اذی قسم کے نقش کو لیجئے جن میں سے بعض مہروں میں بھی نکرار آتے ہیں۔

- |            |           |            |           |
|------------|-----------|------------|-----------|
| ۱۔ میکے ۱۷ | <b>۵۸</b> | ۱۔ میکے ۱۷ | <b>۵۹</b> |
| ۲۔ وہ ۱۲   | <b>۵۱</b> | ۲۔ وہ ۱۲   | <b>۵۲</b> |
| ۳۔ چن ۲۶   | <b>۵۲</b> | ۳۔ چن ۲۶   | <b>۵۳</b> |
| ۴۔ میکے ۱۲ | <b>۵۳</b> | ۴۔ میکے ۱۲ | <b>۵۴</b> |

|                           |     |                                                  |
|---------------------------|-----|--------------------------------------------------|
| ۵۔ موس (۱)                | ۷۷۷ | میکے ۲۷۷ بیل عن طرف                              |
| ۶۔ موس (۱)                | ۷۷۷ |                                                  |
| ۷۔ موس (۱)                | ۷۷۷ |                                                  |
| ۸۔ موس (۱)                | ۷۸۸ |                                                  |
| ۹۔ موس (۱)                | ۷۹۹ |                                                  |
| ۱۰۔ موس (۱)               | ۷۹۹ |                                                  |
| ۱۱۔ موس (۱)               | ۷۹۹ |                                                  |
| ۱۲۔ مارٹل ۵۴۰             | ۷۹۹ |                                                  |
| ۱۳۔ میکے (۱۳) (مندوق) ۷۹۹ | ۷۹۹ | لطف ۷۹۹ خلف الفاظ کے ساتھ بکتری ہر دوں پر مل گا۔ |
| ۱۴۔ موس (۱)               | ۷۹۹ |                                                  |
| ۱۵۔ موس (۱)               | ۷۹۹ |                                                  |
| ۱۶۔ موس (۱)               | ۷۹۹ |                                                  |
| ۱۷۔ موس (۱)               | ۷۹۹ |                                                  |
| ۱۸۔ موس (۱)               | ۷۹۹ |                                                  |
| ۱۹۔ موس (۱)               | ۷۹۹ |                                                  |

ان میں سے ۷۹۹ میکے ۷۹۹ اور اس کے علاوہ تمام نقوش مغربی ایشیا کے بجدی نقوش ہیں ہو ہو یا کسی قدرتی فرق کے ساتھ ملتے ہیں۔ ضروری نہیں کہ نقوش بجدی ہوں لیکن اس میں شرپنگ کریں سب روز و اصوات ہیں خاص یہ مکمل لفظ کو تلبید کرتے ہوں یا شکر لفظ کو امضر دا بجدی آوازوں کو۔ وسری حجم کے نوشتوں کے بہت سے نقوش روز معاشری ہیں اور تمام ہر دوں کے نقوش کا مقابلہ کرنے سے برقش کی معنوی قیمت اور ممکن ہے صوتی قیمت بھی معلوم ہو جائے۔

|                 |     |                                       |
|-----------------|-----|---------------------------------------|
| ۲۰۔ موس (۱)     | ۷۹۹ | ظرف پارہ ٹکڑت، نعش ہقص                |
| ۲۱۔ مجن XXXIV   | ۷۹۹ | کسی اور سرپر نہیں                     |
| ۲۲۔ موس (۱)     | ۷۹۹ | چپلا اور ترا فرش مرف اس ظرف پر ملا ہے |
| ۲۳۔ موس مارٹل X | ۷۹۹ |                                       |
| ۲۴۔ موس (۱)     | ۷۹۹ |                                       |

|       |                       |
|-------|-----------------------|
| ۴۲    | ۲۵۔ جن (XXXVIII)      |
| ۳۳۹۳۰ | ۵۔ جن (LXIX)          |
| ۳۳۰   | ۲۷۔ دش (III)          |
| ۳۳۱   | ۲۸۔ میک (XIII)        |
| ۳۳۴۳۹ | ۲۹۔ جن (XXXIX, XXXIV) |
| ۳۳۷   | ۳۰۔ میک (VII)         |
| ۳۳۸   | ۳۱۔ میک (VI)          |

پہلی حتم کے نو شتوں کے لیے زبان گھر کا جانا ضروری نہیں۔ خود نقوش کی صورتوں اور مہروں کے مقابلہ سے ان کا مطلب ظاہر ہو جاتا ہے۔

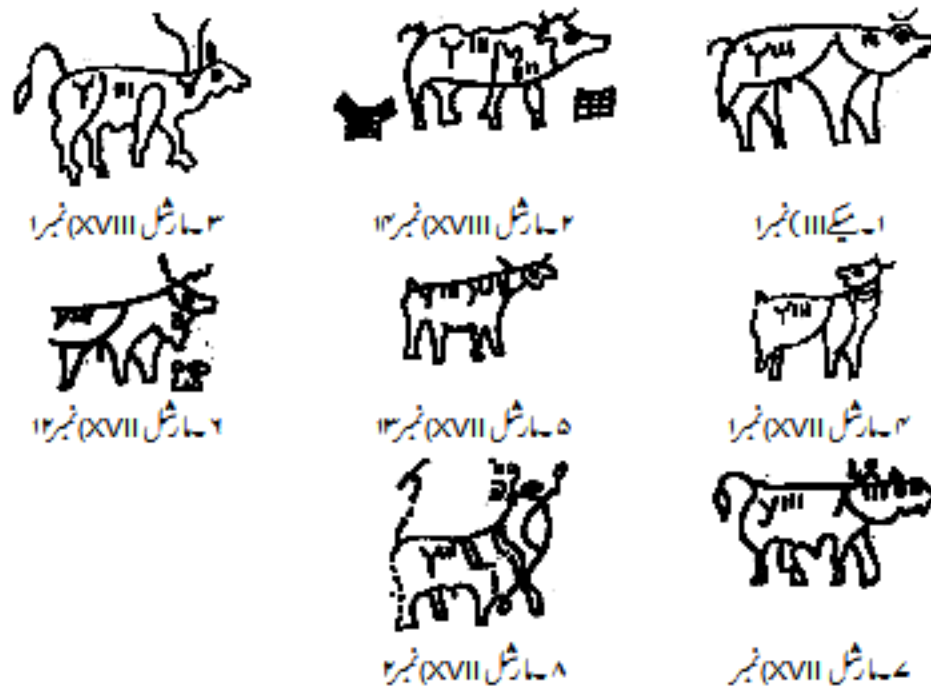
|                            |               |
|----------------------------|---------------|
| مہروں پر دیگر نقوش کے ساتھ | ۳۲۔ دش (II)   |
| ۳۳۔ جن (XXXIII)            | ۳۳۔ دش (III)  |
| کی مہروں پر اور ۳۶۱ بھی    | ۳۳۔ مارش (II) |
| صرف اسی ظرف پر             | ۳۵۔ دش (II)   |
| مارش نے یوں فرض کیا ہے۔    | ۳۶۔ مارش (X)  |

یہاں نقطے دراصل چارہ کے ریزوں، غلہ کے داؤں یا پالی کے قطروں کے دوسرے دو زیں  
وہیں (II) غلہ رکھ کے ظرف ہیں۔

۳۳۔ دراصل صورت کے ظرف ہے۔ دش کی ایک بے مظہر ہے اس پر ۳۷ مکتب ہے اس کے مہروں نے ۳۷ کو ہجورے کی محل پر لکھ کر اس کے مطلب کی طرف اشارہ کر دیا ہے۔ ۳۷ بھرے ظرف کی صورت ہے اور کبھی مطلب دیتا ہے۔

۳۸۔ کے سئی ہیں چارہ، غلہ یا پالی جو ظرف کے مادر ہو۔ ۳۸ جب ساختہ ہوتا ہے تو لفظ کا اسم ظرف ہوتا ہے لاحق ہونے کی صورت میں لفظ کو کبھی اسم مطرد ہوتا ہے اور کبھی "والی شے" کا مطلب دیتا ہے۔  
۳۹۔ بھی بھرا ہوا ظرف ہے۔

۴۰۔ پہلے نقش کو ہم جان چکے ہیں۔ وہ راقش ۴۰ جام کی بدی ہوئی صورت بھی ہو سکتا ہے اور ۴۱  
بھی پوچھ کی بدی ہوئی صورت بھی ۴۱ تھیک مطلب بھئنے کے لیے ذیل کے مذکور یہیں:



ان ہرسوں کی دوسری جانب جو حیری ہیں ہیں ان کو بیان نقل نہیں کیا گیا۔ ۲<sup>۰</sup> گھرے کے گلے پر مکتب ہے اور جانور کے پیٹ پر بھی۔ اس لیے یا اس چیز کا مام ہے جو کہ جانور کے پیٹ میں بھی ہو سکتی ہے اور گھرے کے اندر بھی ۳<sup>۰</sup> کی بدلتی ہوئی صورت ہے اس لیے اس سے لائق مراہی ہے۔ یہ رمزی ہے۔ اس کو یہ مطلب دینے والے کسی لفظ کی صورت میں ادا کیا جا سکتا ہے اس رمزی کے ساتھ ان تصویروں پر صب ذیل الفاظ بھی ملے ہیں:

- (۱) پر **M**
- (۲) پر **م**
- (۳) پر **۶۸۵**
- (۴) پر **۷۲**

ان الفاظ کے تمام نقوش مغربی ایشیا کے الحدی حروف میں ملے ہیں، مصری، ہندوغلانی میں کسرہ معمود قطبیہ کے بجائے ملے گا۔ ۴<sup>۰</sup> اس لیے اس کے پہلے نقوش کے سے پہلے میں گے ۵<sup>۰</sup> ۶<sup>۰</sup> ۷<sup>۰</sup> ۸<sup>۰</sup> ادا بکثرت ایک یہی نقوش کے سے پہلے میں گے ۹<sup>۰</sup> ۱۰<sup>۰</sup> ۱۱<sup>۰</sup> ۱۲<sup>۰</sup> ۱۳<sup>۰</sup> ۱۴<sup>۰</sup> ۱۵<sup>۰</sup> ۱۶<sup>۰</sup> ۱۷<sup>۰</sup> ۱۸<sup>۰</sup> ۱۹<sup>۰</sup> ۲۰<sup>۰</sup> ۲۱<sup>۰</sup> ۲۲<sup>۰</sup> ۲۳<sup>۰</sup> ۲۴<sup>۰</sup> ۲۵<sup>۰</sup> ۲۶<sup>۰</sup> ۲۷<sup>۰</sup> ۲۸<sup>۰</sup> ۲۹<sup>۰</sup> ۳۰<sup>۰</sup> ۳۱<sup>۰</sup> ۳۲<sup>۰</sup> ۳۳<sup>۰</sup> ۳۴<sup>۰</sup> ۳۵<sup>۰</sup> ۳۶<sup>۰</sup> ۳۷<sup>۰</sup> ۳۸<sup>۰</sup> ۳۹<sup>۰</sup> ۴۰<sup>۰</sup> ۴۱<sup>۰</sup> ۴۲<sup>۰</sup> ۴۳<sup>۰</sup> ۴۴<sup>۰</sup> ۴۵<sup>۰</sup> ۴۶<sup>۰</sup> ۴۷<sup>۰</sup> ۴۸<sup>۰</sup> ۴۹<sup>۰</sup> ۵۰<sup>۰</sup> ۵۱<sup>۰</sup> ۵۲<sup>۰</sup> ۵۳<sup>۰</sup> ۵۴<sup>۰</sup> ۵۵<sup>۰</sup> ۵۶<sup>۰</sup> ۵۷<sup>۰</sup> ۵۸<sup>۰</sup> ۵۹<sup>۰</sup> ۶۰<sup>۰</sup> ۶۱<sup>۰</sup> ۶۲<sup>۰</sup> ۶۳<sup>۰</sup> ۶۴<sup>۰</sup> ۶۵<sup>۰</sup> ۶۶<sup>۰</sup> ۶۷<sup>۰</sup> ۶۸<sup>۰</sup> ۶۹<sup>۰</sup> ۷۰<sup>۰</sup> ۷۱<sup>۰</sup> ۷۲<sup>۰</sup> ۷۳<sup>۰</sup> ۷۴<sup>۰</sup> ۷۵<sup>۰</sup> ۷۶<sup>۰</sup> ۷۷<sup>۰</sup> ۷۸<sup>۰</sup> ۷۹<sup>۰</sup> ۸۰<sup>۰</sup> ۸۱<sup>۰</sup> ۸۲<sup>۰</sup> ۸۳<sup>۰</sup> ۸۴<sup>۰</sup> ۸۵<sup>۰</sup> ۸۶<sup>۰</sup> ۸۷<sup>۰</sup> ۸۸<sup>۰</sup> ۸۹<sup>۰</sup> ۹۰<sup>۰</sup> ۹۱<sup>۰</sup> ۹۲<sup>۰</sup> ۹۳<sup>۰</sup> ۹۴<sup>۰</sup> ۹۵<sup>۰</sup> ۹۶<sup>۰</sup> ۹۷<sup>۰</sup> ۹۸<sup>۰</sup> ۹۹<sup>۰</sup> ۱۰۰<sup>۰</sup> ۱۰۱<sup>۰</sup> ۱۰۲<sup>۰</sup> ۱۰۳<sup>۰</sup> ۱۰۴<sup>۰</sup> ۱۰۵<sup>۰</sup> ۱۰۶<sup>۰</sup> ۱۰۷<sup>۰</sup> ۱۰۸<sup>۰</sup> ۱۰۹<sup>۰</sup> ۱۱۰<sup>۰</sup> ۱۱۱<sup>۰</sup> ۱۱۲<sup>۰</sup> ۱۱۳<sup>۰</sup> ۱۱۴<sup>۰</sup> ۱۱۵<sup>۰</sup> ۱۱۶<sup>۰</sup> ۱۱۷<sup>۰</sup> ۱۱۸<sup>۰</sup> ۱۱۹<sup>۰</sup> ۱۲۰<sup>۰</sup> ۱۲۱<sup>۰</sup> ۱۲۲<sup>۰</sup> ۱۲۳<sup>۰</sup> ۱۲۴<sup>۰</sup> ۱۲۵<sup>۰</sup> ۱۲۶<sup>۰</sup> ۱۲۷<sup>۰</sup> ۱۲۸<sup>۰</sup> ۱۲۹<sup>۰</sup> ۱۳۰<sup>۰</sup> ۱۳۱<sup>۰</sup> ۱۳۲<sup>۰</sup> ۱۳۳<sup>۰</sup> ۱۳۴<sup>۰</sup> ۱۳۵<sup>۰</sup> ۱۳۶<sup>۰</sup> ۱۳۷<sup>۰</sup> ۱۳۸<sup>۰</sup> ۱۳۹<sup>۰</sup> ۱۴۰<sup>۰</sup> ۱۴۱<sup>۰</sup> ۱۴۲<sup>۰</sup> ۱۴۳<sup>۰</sup> ۱۴۴<sup>۰</sup> ۱۴۵<sup>۰</sup> ۱۴۶<sup>۰</sup> ۱۴۷<sup>۰</sup> ۱۴۸<sup>۰</sup> ۱۴۹<sup>۰</sup> ۱۵۰<sup>۰</sup> ۱۵۱<sup>۰</sup> ۱۵۲<sup>۰</sup> ۱۵۳<sup>۰</sup> ۱۵۴<sup>۰</sup> ۱۵۵<sup>۰</sup> ۱۵۶<sup>۰</sup> ۱۵۷<sup>۰</sup> ۱۵۸<sup>۰</sup> ۱۵۹<sup>۰</sup> ۱۶۰<sup>۰</sup> ۱۶۱<sup>۰</sup> ۱۶۲<sup>۰</sup> ۱۶۳<sup>۰</sup> ۱۶۴<sup>۰</sup> ۱۶۵<sup>۰</sup> ۱۶۶<sup>۰</sup> ۱۶۷<sup>۰</sup> ۱۶۸<sup>۰</sup> ۱۶۹<sup>۰</sup> ۱۷۰<sup>۰</sup> ۱۷۱<sup>۰</sup> ۱۷۲<sup>۰</sup> ۱۷۳<sup>۰</sup> ۱۷۴<sup>۰</sup> ۱۷۵<sup>۰</sup> ۱۷۶<sup>۰</sup> ۱۷۷<sup>۰</sup> ۱۷۸<sup>۰</sup> ۱۷۹<sup>۰</sup> ۱۸۰<sup>۰</sup> ۱۸۱<sup>۰</sup> ۱۸۲<sup>۰</sup> ۱۸۳<sup>۰</sup> ۱۸۴<sup>۰</sup> ۱۸۵<sup>۰</sup> ۱۸۶<sup>۰</sup> ۱۸۷<sup>۰</sup> ۱۸۸<sup>۰</sup> ۱۸۹<sup>۰</sup> ۱۹۰<sup>۰</sup> ۱۹۱<sup>۰</sup> ۱۹۲<sup>۰</sup> ۱۹۳<sup>۰</sup> ۱۹۴<sup>۰</sup> ۱۹۵<sup>۰</sup> ۱۹۶<sup>۰</sup> ۱۹۷<sup>۰</sup> ۱۹۸<sup>۰</sup> ۱۹۹<sup>۰</sup> ۲۰۰<sup>۰</sup> ۲۰۱<sup>۰</sup> ۲۰۲<sup>۰</sup> ۲۰۳<sup>۰</sup> ۲۰۴<sup>۰</sup> ۲۰۵<sup>۰</sup> ۲۰۶<sup>۰</sup> ۲۰۷<sup>۰</sup> ۲۰۸<sup>۰</sup> ۲۰۹<sup>۰</sup> ۲۱۰<sup>۰</sup> ۲۱۱<sup>۰</sup> ۲۱۲<sup>۰</sup> ۲۱۳<sup>۰</sup> ۲۱۴<sup>۰</sup> ۲۱۵<sup>۰</sup> ۲۱۶<sup>۰</sup> ۲۱۷<sup>۰</sup> ۲۱۸<sup>۰</sup> ۲۱۹<sup>۰</sup> ۲۲۰<sup>۰</sup> ۲۲۱<sup>۰</sup> ۲۲۲<sup>۰</sup> ۲۲۳<sup>۰</sup> ۲۲۴<sup>۰</sup> ۲۲۵<sup>۰</sup> ۲۲۶<sup>۰</sup> ۲۲۷<sup>۰</sup> ۲۲۸<sup>۰</sup> ۲۲۹<sup>۰</sup> ۲۳۰<sup>۰</sup> ۲۳۱<sup>۰</sup> ۲۳۲<sup>۰</sup> ۲۳۳<sup>۰</sup> ۲۳۴<sup>۰</sup> ۲۳۵<sup>۰</sup> ۲۳۶<sup>۰</sup> ۲۳۷<sup>۰</sup> ۲۳۸<sup>۰</sup> ۲۳۹<sup>۰</sup> ۲۴۰<sup>۰</sup> ۲۴۱<sup>۰</sup> ۲۴۲<sup>۰</sup> ۲۴۳<sup>۰</sup> ۲۴۴<sup>۰</sup> ۲۴۵<sup>۰</sup> ۲۴۶<sup>۰</sup> ۲۴۷<sup>۰</sup> ۲۴۸<sup>۰</sup> ۲۴۹<sup>۰</sup> ۲۵۰<sup>۰</sup> ۲۵۱<sup>۰</sup> ۲۵۲<sup>۰</sup> ۲۵۳<sup>۰</sup> ۲۵۴<sup>۰</sup> ۲۵۵<sup>۰</sup> ۲۵۶<sup>۰</sup> ۲۵۷<sup>۰</sup> ۲۵۸<sup>۰</sup> ۲۵۹<sup>۰</sup> ۲۶۰<sup>۰</sup> ۲۶۱<sup>۰</sup> ۲۶۲<sup>۰</sup> ۲۶۳<sup>۰</sup> ۲۶۴<sup>۰</sup> ۲۶۵<sup>۰</sup> ۲۶۶<sup>۰</sup> ۲۶۷<sup>۰</sup> ۲۶۸<sup>۰</sup> ۲۶۹<sup>۰</sup> ۲۷۰<sup>۰</sup> ۲۷۱<sup>۰</sup> ۲۷۲<sup>۰</sup> ۲۷۳<sup>۰</sup> ۲۷۴<sup>۰</sup> ۲۷۵<sup>۰</sup> ۲۷۶<sup>۰</sup> ۲۷۷<sup>۰</sup> ۲۷۸<sup>۰</sup> ۲۷۹<sup>۰</sup> ۲۸۰<sup>۰</sup> ۲۸۱<sup>۰</sup> ۲۸۲<sup>۰</sup> ۲۸۳<sup>۰</sup> ۲۸۴<sup>۰</sup> ۲۸۵<sup>۰</sup> ۲۸۶<sup>۰</sup> ۲۸۷<sup>۰</sup> ۲۸۸<sup>۰</sup> ۲۸۹<sup>۰</sup> ۲۹۰<sup>۰</sup> ۲۹۱<sup>۰</sup> ۲۹۲<sup>۰</sup> ۲۹۳<sup>۰</sup> ۲۹۴<sup>۰</sup> ۲۹۵<sup>۰</sup> ۲۹۶<sup>۰</sup> ۲۹۷<sup>۰</sup> ۲۹۸<sup>۰</sup> ۲۹۹<sup>۰</sup> ۳۰۰<sup>۰</sup> ۳۰۱<sup>۰</sup> ۳۰۲<sup>۰</sup> ۳۰۳<sup>۰</sup> ۳۰۴<sup>۰</sup> ۳۰۵<sup>۰</sup> ۳۰۶<sup>۰</sup> ۳۰۷<sup>۰</sup> ۳۰۸<sup>۰</sup> ۳۰۹<sup>۰</sup> ۳۱۰<sup>۰</sup> ۳۱۱<sup>۰</sup> ۳۱۲<sup>۰</sup> ۳۱۳<sup>۰</sup> ۳۱۴<sup>۰</sup> ۳۱۵<sup>۰</sup> ۳۱۶<sup>۰</sup> ۳۱۷<sup>۰</sup> ۳۱۸<sup>۰</sup> ۳۱۹<sup>۰</sup> ۳۲۰<sup>۰</sup> ۳۲۱<sup>۰</sup> ۳۲۲<sup>۰</sup> ۳۲۳<sup>۰</sup> ۳۲۴<sup>۰</sup> ۳۲۵<sup>۰</sup> ۳۲۶<sup>۰</sup> ۳۲۷<sup>۰</sup> ۳۲۸<sup>۰</sup> ۳۲۹<sup>۰</sup> ۳۳۰<sup>۰</sup> ۳۳۱<sup>۰</sup> ۳۳۲<sup>۰</sup> ۳۳۳<sup>۰</sup> ۳۳۴<sup>۰</sup> ۳۳۵<sup>۰</sup> ۳۳۶<sup>۰</sup> ۳۳۷<sup>۰</sup> ۳۳۸<sup>۰</sup> ۳۳۹<sup>۰</sup> ۳۴۰<sup>۰</sup> ۳۴۱<sup>۰</sup> ۳۴۲<sup>۰</sup> ۳۴۳<sup>۰</sup> ۳۴۴<sup>۰</sup> ۳۴۵<sup>۰</sup> ۳۴۶<sup>۰</sup> ۳۴۷<sup>۰</sup> ۳۴۸<sup>۰</sup> ۳۴۹<sup>۰</sup> ۳۵۰<sup>۰</sup> ۳۵۱<sup>۰</sup> ۳۵۲<sup>۰</sup> ۳۵۳<sup>۰</sup> ۳۵۴<sup>۰</sup> ۳۵۵<sup>۰</sup> ۳۵۶<sup>۰</sup> ۳۵۷<sup>۰</sup> ۳۵۸<sup>۰</sup> ۳۵۹<sup>۰</sup> ۳۶۰<sup>۰</sup> ۳۶۱<sup>۰</sup> ۳۶۲<sup>۰</sup> ۳۶۳<sup>۰</sup> ۳۶۴<sup>۰</sup> ۳۶۵<sup>۰</sup> ۳۶۶<sup>۰</sup> ۳۶۷<sup>۰</sup> ۳۶۸<sup>۰</sup> ۳۶۹<sup>۰</sup> ۳۷۰<sup>۰</sup> ۳۷۱<sup>۰</sup> ۳۷۲<sup>۰</sup> ۳۷۳<sup>۰</sup> ۳۷۴<sup>۰</sup> ۳۷۵<sup>۰</sup> ۳۷۶<sup>۰</sup> ۳۷۷<sup>۰</sup> ۳۷۸<sup>۰</sup> ۳۷۹<sup>۰</sup> ۳۸۰<sup>۰</sup> ۳۸۱<sup>۰</sup> ۳۸۲<sup>۰</sup> ۳۸۳<sup>۰</sup> ۳۸۴<sup>۰</sup> ۳۸۵<sup>۰</sup> ۳۸۶<sup>۰</sup> ۳۸۷<sup>۰</sup> ۳۸۸<sup>۰</sup> ۳۸۹<sup>۰</sup> ۳۹۰<sup>۰</sup> ۳۹۱<sup>۰</sup> ۳۹۲<sup>۰</sup> ۳۹۳<sup>۰</sup> ۳۹۴<sup>۰</sup> ۳۹۵<sup>۰</sup> ۳۹۶<sup>۰</sup> ۳۹۷<sup>۰</sup> ۳۹۸<sup>۰</sup> ۳۹۹<sup>۰</sup> ۴۰۰<sup>۰</sup> ۴۰۱<sup>۰</sup> ۴۰۲<sup>۰</sup> ۴۰۳<sup>۰</sup> ۴۰۴<sup>۰</sup> ۴۰۵<sup>۰</sup> ۴۰۶<sup>۰</sup> ۴۰۷<sup>۰</sup> ۴۰۸<sup>۰</sup> ۴۰۹<sup>۰</sup> ۴۱۰<sup>۰</sup> ۴۱۱<sup>۰</sup> ۴۱۲<sup>۰</sup> ۴۱۳<sup>۰</sup> ۴۱۴<sup>۰</sup> ۴۱۵<sup>۰</sup> ۴۱۶<sup>۰</sup> ۴۱۷<sup>۰</sup> ۴۱۸<sup>۰</sup> ۴۱۹<sup>۰</sup> ۴۲۰<sup>۰</sup> ۴۲۱<sup>۰</sup> ۴۲۲<sup>۰</sup> ۴۲۳<sup>۰</sup> ۴۲۴<sup>۰</sup> ۴۲۵<sup>۰</sup> ۴۲۶<sup>۰</sup> ۴۲۷<sup>۰</sup> ۴۲۸<sup>۰</sup> ۴۲۹<sup>۰</sup> ۴۳۰<sup>۰</sup> ۴۳۱<sup>۰</sup> ۴۳۲<sup>۰</sup> ۴۳۳<sup>۰</sup> ۴۳۴<sup>۰</sup> ۴۳۵<sup>۰</sup> ۴۳۶<sup>۰</sup> ۴۳۷<sup>۰</sup> ۴۳۸<sup>۰</sup> ۴۳۹<sup>۰</sup> ۴۴۰<sup>۰</sup> ۴۴۱<sup>۰</sup> ۴۴۲<sup>۰</sup> ۴۴۳<sup>۰</sup> ۴۴۴<sup>۰</sup> ۴۴۵<sup>۰</sup> ۴۴۶<sup>۰</sup> ۴۴۷<sup>۰</sup> ۴۴۸<sup>۰</sup> ۴۴۹<sup>۰</sup> ۴۴۱۰<sup>۰</sup> ۴۴۱۱<sup>۰</sup> ۴۴۱۲<sup>۰</sup> ۴۴۱۳<sup>۰</sup> ۴۴۱۴<sup>۰</sup> ۴۴۱۵<sup>۰</sup> ۴۴۱۶<sup>۰</sup> ۴۴۱۷<sup>۰</sup> ۴۴۱۸<sup>۰</sup> ۴۴۱۹<sup>۰</sup> ۴۴۲۰<sup>۰</sup> ۴۴۲۱<sup>۰</sup> ۴۴۲۲<sup>۰</sup> ۴۴۲۳<sup>۰</sup> ۴۴۲۴<sup>۰</sup> ۴۴۲۵<sup>۰</sup> ۴۴۲۶<sup>۰</sup> ۴۴۲۷<sup>۰</sup> ۴۴۲۸<sup>۰</sup> ۴۴۲۹<sup>۰</sup> ۴۴۳۰<sup>۰</sup> ۴۴۳۱<sup>۰</sup> ۴۴۳۲<sup>۰</sup> ۴۴۳۳<sup>۰</sup> ۴۴۳۴<sup>۰</sup> ۴۴۳۵<sup>۰</sup> ۴۴۳۶<sup>۰</sup> ۴۴۳۷<sup>۰</sup> ۴۴۳۸<sup>۰</sup> ۴۴۳۹<sup>۰</sup> ۴۴۳۱۰<sup>۰</sup> ۴۴

”یکھوں“ کے بجائے عبرانی میں نکھو ملے گا۔ خود عربی میں بھی اس حتم کے قلب و عکس کی نظریں ملتی ہیں خلا جذب اور جد (زمر ۲۰۰۰) کے معنی ہیں داشتائی۔ وہ مری طرف کی حریر کو اس موقع پر سمجھانا مشکل ہے لیکن اس کا مطلب ہے ”جیل کھیت کو سنجھن والا۔“

فصن کا لفظ عربی میں موجود نہیں لیکن عربی میں عما لفظ آخر میں اس پڑھانا چاہا جاتا ہے جیسے عمار، عمار، قطان، کیاس وغیرہ، جنوبی عربی کی سماں حیریوں میں عمار، ثوبان اور حران جیسا لفظ عمرن، ثوبن جس کی طرح لکھئے ہوئے ہوتے ہیں اس کو تم خاصان پڑھ سکتے ہیں۔ ۳۷ (ص) اور ۳۸ (س) تبادل حروف ہیں۔ اس لیے فاصان کو تم فاسان بھی پڑھ سکتے ہیں۔ حرف زائد کو حذف کر کے پڑھنے والے عربی میں گردن کی انگلی ہوئی ہڈی کو جذبی کہتے ہیں۔ صاحب عراح نے فاس کا ایک مطلب تندی فنا کہلے۔ ۳۹ ۴۰ کو کچھے جانور کی گردن پر مکتوب ہے اور تم یہ بتاچکے ہیں کہ سنہی ہر سیز نیادہ متعلق تجھیں کی نوعیت رکھتی ہیں۔

ٹوکوہری طاوے مثلاً ہے ٹوکو کے معنی ہیں ٹوک۔ ٹوکی وہ بھوکا ہے۔ ۴۱ ۴۲ کے معنی ہیں خورش کا بھوکا بیک جن لوگوں نے سنہی ہر سیز کو پڑھا ہے ان میں سے ڈل نے جانور اور سامنے والی طرف کو ۴۳ اور ۴۴ اور ۴۵ کی آوازیں دے کر الفاظ تجیر کیے ہیں۔ بعض نے جانور کو دینا ترار دے کر قرائیں تفہیف کی ہیں۔ بعض کے نزدیک حیر کو اپنے ساتھی کی تصویر سے کوئی علاقہ نہیں اس طرح انہوں نے اپنی ہر سی اور پسند کے مطابق حیریوں کی قرائیں تفہیف کی ہیں لیکن سنہی ہر سیز کو خورے دیکھا جائے تو کہا پڑے گا کہ۔

تفہیف دندھر فی را کہ گھسی      ولے تفسیر ہائے آفرید دندھ  
۴۶ اور ۴۷ میں الفاظ بھی تھا اور کبھی دوسرے الفاظ کے ساتھ ایسی متعدد ہر سیز پر مکتوب ہیں جن پر حیر کے نیچے اک سنگھے بیل کی تصویر ہے اور اس کے سامنے ۴۸ کا نقش ہے جو کامد پر ہری ہوئی تو کری کی صورت ہے یہ تمام نوشته جانور کی خورش سے تعلق رکھتے ہیں۔

۴۹ ۵۰ (III) نمبر ۳۲ میں لکھیے، اک سنگھے بیل کا سر اور ظرف ۵۱ باقی رہ گی ہے، باقی دھڑ غائب ہے اس لیے حیر بھی ناقص ہے اس پر مکتوب ہے۔ ۵۲ (Riyad) میں اس نے اس کو جمنی لفظ ۵۳ کا تم صورت خیال کیا ہے اور اس کا لفظ بیتلہ ہے اس کا فارسی ترجمہ ہے بارش، عربی ترجمہ مطر، ہندی، اردو، پرشا اور دراوڑی مال، موصوف نے زبردستی چینی یا کے دراوڑی ترجمہ کو سنہی لفظ فرض کر لیا ہے حالانکہ یہ رسم صورت نہیں بلکہ رسمی ہے ایسے نقوش کا دراوڑی میں ترجمہ کر کے زبان حیر کوچن ہمو بیتلہ زبردستی ہے لیکن اس میں بیک نہیں کر ۵۴ اور ۵۵ آسان سے برستے پائی کا نقش پیش کرتے ہیں۔ ۵۶ کی بالائی قوس آسان، زیریں قوس باول اور نقطے پائی کے قطروں کا رمز ہیں۔ بارش کے مٹھوں کو اکرنے والے کسی لفظ کی صورت میں اس کو پڑھا جا سکتا ہے نمبر ۵۷

پاس نقش کا ہوا ظاہر ہے کہ سنہی کہا رہ شکش کے بجائے پانی کے لیے استعمال کرتے تھے۔ ابجدی نوشتوں کے ذریعے جبھروں پر پانی کے لیے کوئی لفظ مل جائے تو ہم اس کو ای لفظ کی صورت میں پڑھیں گے۔  
 وہی ۳۲ کے نقش دوم کی حقیقت سمجھنے کے لیے یعنی (XL) ۵۹ دکھیے یہ سریجا ایک تسلی مہر ہے۔ مہر نویس نے جانور کے پیٹ پر تین نقوش دکھائے ہیں۔ وہ تو سریجا ہے جن کو جانور کے پیٹ میں ہوا چاہیے۔ نقش سوم کے لیے یعنی ۵ دکھیے اس کے درخت کے پتے نقش سوم ہیں۔ جانور کے سامنے جو جیز ہے اسے مہر نویس نے ۷۲ تباہی ہے۔ ۷۲ جو ہماری کی اصل ہے ایک ہاذی کی تخلی ہے اس کے اندر وہ چیزیں ہیں ساکی جس کی صورت ہی سے ظاہر ہے کہ یہ نقش بنتے پانی کا مرہ ہے۔ عسری چیز ۶ ہے میرگی نے اسے ۶ اور جگل کا مرہ منی قرار دیا ہے۔ ہاذی کے اندر جگل یا موسال نہیں ہو سکتا ۶ سے مراد خوش ہے۔ مہر نویس نے اس مہر کے ذریعے ہی تباہی ہے۔

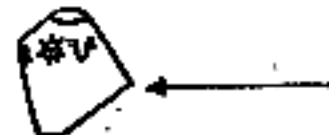
(= سے مراد ہے پانی)

۶ = سے مراد ہے خوش

(اور ۷۲ سبائی مدد میں قرشت کے حرف دوم کی صورت ہے جسے ہم عربی لفظ راء (آب شیریں) کا حرف اول بھی کہ سکتے ہیں جس سے راوی (سیراب کرنے والا) مبتقی ہوا۔ بخاب کا ایک دریا جو پہلے سندرود کہلاتا تھا بعد میں راوی پھر راوی رہ گیا۔ اس کا نام اس لحاظ سے قابل غور ہے۔ عربی ابجد کے حرف ۶ سے مشاہرت ہے جو کہ طعام (خوش) کا حرف اول ہے۔ آنکہ ہچل کر یہ روز معافی روز اصحاب بن گئے چونکہ ایسے شخص کے لیے جس کے سامنے یعنی (XL) ۵۹ نہیں، (کا مطلب اس کی صورت سے ظاہر نہ تھا، اس لیے نقش نمبر ۳۲ کے مہر نویس نے اس سے پہلے قابل فہم مرہ منی رکھ کر اس نقش کا مطلب سمجھا ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ مہر نویس کا مقصود ۶ مطلب سمجھانے کے بجائے ۶ کا لفظ تھا ہو۔ بہر حال ۶، ۶، ۶ (تینوں کے متنی ایک ہیں لیجنی پانی) ممکن ہے تینوں کے لفظ مختلف ہوں۔ مگر مطلب میں کوئی فرق نہ تھا سامنے اس کے کر آنکہ ہچل کر حرف ہجاء بن گیا اس بچند اور نقوش لجیے۔

۷۲ وہی (۱) نمبر ۷۲ گلہ مقابلہ کے لیے دکھیے یعنی ۷۲

۷۲ سارشل LXXXVIII نمبر ۸



۷۳

۷۴

۲۷ ساختہ ہونے کی صورت میں لفظ کو اس طرف بنا دیتا ہے اور لاحق ہونے کی صورت میں مطوف۔ ۲۸ اس نقش ۲۷ کی بدی ہوئی صورت ہے نظر کے اندر چارہ دکھایا گیا ہے۔ ۲۹ ۲۷ کے معنی ہیں ۲۷ کے اندر والی چیز یعنی ۳ جو کر پودہ کی شعل ہے اس کے معنی ہیں۔ خوش نمبر ۳ کا دوسرا اوتسر نقش سورج کی شعل ہے لیکن اس سے مراد سورج نہیں اس کی دو دلیلیں ہیں سورج برتن میں نہیں رکھا جاسکتا۔ سورج ایک ہی ہے و سورجوں کا کچھ اور مطلب ہو سکتا ہے۔ زبان حیر میں سورج کے لیے جو لفظ تھا وہ کسی خوش کا بھی نام تھا اگر زبان حیر جیسا کہ لفظ ۲۹ کی تحریخ میں پیش کی ہوئی مہروں کے چارالغاظ سے امدازہ ہوتا ہے، عربی کی ہم شعل تھیں تو کا ایک نام مشارق ہے۔ مشارق کے معنی ہیں گوشت بغیر چبی کا۔ نظر نمبر ۲۸ گوشت پکانے کا برتن ہوگا۔

نمبر ۲ کے نقش دوم کے لیے دیکھیے میں (۳) نمبر ایک طرف  وسی طرف  ہر توںیں نے کھڑی لکھروں کا مطلب بتایا ہے  والی چیز یعنی درخت سے حاصل کی جانے والی، خورش نمبر ۲۹ خورش کا ظرف ہے۔ نمبر ۳۸ کا مطلب بھی ایسا ہی ہے۔ یعنی  والی چیز یعنی  ہر جانور کی خورش کا ام ہے۔

(الف) میکرو ۶۷ کی تصور

(ب) ارشل ۳۸۹،۲۷۸ میںے ۲۵۹،۴۳۶ کی تصور پر

(ج) پیغام طائفی کی تصور پر

(د) میکروپالکٹ کی تصور پر

(و) مارش ۳۸۵ کے کی تصور جس کے من میں بڑی ہے اور سامنے بھی ۴۷

اس سے معلوم ہوا کہ نیل، ٹھنڈی، باکھ، کتاب چانداری کی خوشی کو ۷۴۷ کہتے تھے۔ یہاں یہ بھی بتا دینا ضروری ہے کہ مردوں کے کسی لفظ کا مطلب مستحسن کرنے اور اس کو کسی زبان میں پڑھنے سے پہلے مکتب لفظ کو ہر مرد پر دیکھ لیتا چاہیے کیونکہ نویسون کا طرز تفہیم حسب ذیل تھا:

۱۰۷

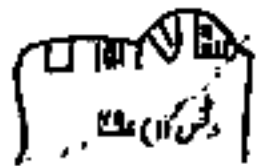
અનુભૂતિ

፳፻፲፭

دیکھیے ایک مہر پر ایک دوسری پر تین لفظ ملتے ہیں مطلب تیری سے جا کر پورا ہوا لفظ "کامطلب معلوم ہونے پر" کامطلب بھی معلوم ہو جائیگا۔ ہر حال ظرف کامطلب ہے خوش کاظف۔

ایک اور صبر و قص نمبر ۲۹، اقصیٰ ہے جس کی مہر نمبر ۲۹ کی مدے ہم اس کو **بڑا پڑھ سکتے**

ہیں یا ایک گھر کی ٹھلی ہے جس میں غدر بھرا ہے چونکہ یا ایک طرف کے کلوے پر مکتب ہے اس لیے اس کو نہ صرف



خانہ کا متراوف خیال کرنا چاہیے بلکہ طرف کا نام بھی سمجھنا چاہیے۔ ۱۱۱۳ کا مطلب ہے بھرا ہوا اس وقت تک یہ ایک قرین قیاس مفروض ہے جن میں اس لفظ کی مہروں پر غور کیا جائے تو یہ امر واقعہ ثابت ہو گا ان کے بعد یہی کی دو مہرس دیکھیے:

۲۲۔ میکے ۱۱۱۳ ایک طرف طرف پر ۷۸ ۷۸ ۷۸ و سری ۳۳

۲۳۔ میکے ۱۱۱۷ طرف پر ۷۳ ۷۳ ۷۳ خط پر ۷۳ ۷۳

ان طروف کی حجریوں میں سردست صرف ۷۳ ۷۳ ۷۳ اور ۷۶ ۷۶ ۷۶ کو کھجئے۔ ۷۳ ۷۳ ۷۳ داصل ۷۳ کی بدلتی ہوئی صورت ہے۔ اور یہاں ہے اس چیز کا ۷۳ (دیکھو تو ۷۵۰) ۷۳ بعد میں بدل کر ۷۳ ۷۳ اور ۷۳ ۷۳ ۷۳ ہوئے ذیل کی مہروں کو دیکھیے اور مطلب ذن شخیں کجھے۔ ۷۳ اور ۷۳ ۷۳ ۷۳ وغیرہ جانور کی ایک خوش کام ہیں۔

میکے ۱۱۱۳ نمبر



مارٹل (XVII) نمبر



مارٹل (XVIII) نمبر



ذن ۷۳ ۷۳ ۷۳

سندھی رسم الخط پر **تکمیل** تھا اور الفاظ کے بجائے معانی و مطالب کی تکمیل کرنا تھا۔ پھر بتدریج رئی آوازوں کو تلبید کرنے لگا۔ یہاں تک کہ ابتدی نوشتوں کی نوبت آئی۔ چنانچہ طرف کے اوپر بھی ابتدی حجریوں ہیں۔ ذیل میں چند نوشتوں پر کیے جاتے ہیں جن کو پڑھ لینا بہت آسان ہے۔

اویں ۱۱۱۳ ۷۳ ۷۳ ۷۳ طرف شکست، بعد کے حروف غائب

۲۴۔ نوش (۱۱۱۳) ۷۳ ۷۳ ۷۳

۲۵۔ نوش (۱۱۱۳) ۷۳ ۷۳ ۷۳

۲۶۔ نوش (۱۱۱۳) ۷۳ ۷۳ ۷۳

۲۷۔ نوش (۱۱۱۳) ۷۳ ۷۳ ۷۳

۲۸۔ نوش (۱۱۱۳) ۷۳ ۷۳ ۷۳

**۴** کے علاوہ ان حجروں کے تمام نقش مغربی ایشیا کے ابجدی نقش میں لیٹیں گے مان کی مدد سے ان حجروں کو حسب ذیل لفظوں کی صورت میں پڑھ سکتے ہیں:  
۱۔ فی سادر (فی کا در معنی پر بھی دلالت کر سکتا ہے۔ یہ کسی لفظ کا شطر جا بھی ہو سکتا ہے)۔  
۲۔ آن۔ عربی آئینہ (مرتن)

۳۔ آن ساد لفظ دوم سار صرف اسی طرف پر ملا ہے، عربی سور (پیش خود و جھا کھانا) سے ملتا ہے یہ طرف ہے جھوٹی چیز رکھنے کے لیے۔

۴۔ مکن ہے کسی چیز یا مقام صنعت کا نام ہو۔  
۵۔ ساز۔ عربی نذر یعنی پیشتاب، بیکٹ، بھوک۔ یہ طرف آلات کے رکھنے کے لیے مخصوص ہو گا۔ مثلاً طشت یا اگالدان کا کام دینا ہو گا۔

۶۔ طلو۔ عربی طل۔ دودھ۔ یہ مرتن شیر داں تھا۔

۷۔ **۷** بیت سای چیز کا مرتن خبر بابت جماعتی روٹی۔  
ان مثالوں سے ظاہر ہوتا ہے کہ آج سے پانچ ہزار دس پہلے واحد سندھیں کمی نیابی بولی جاتی ہو گی۔

مکن ہے میری اس رائے کو کہ سندھی طروف اور ہجروں کی حجراں عربی ہے۔ میاس سے ملتو جلتی ہے مجھ نہ سمجھا جائے تھیق کامیدان ہر وقت کھلا ہے۔ اگر قرآن و شواہد میری رائے کی تزوید کرتے ہیں تو لامالہ وہی صحیح ہیں۔ مگر اس سلسلہ میں طرزِ تحریج شاید محل نظر نہ ہو۔ فرض کیجیے ایک حجراں طلقی ہے۔ **۸** Bird کیا اس کو کوئی شخص ارس کے ساتھ ہے، کیا آپ اسے کسی بھی دلیل سے اس حجراں کے جلاپائی ہونے کا قابل کر سکتے ہیں؟ اگر یہ دلیل ذرا بھی وزن رکھتی ہے تو میکے ۵۹۳ **۹** لارڈ ۱۸۰۰ میلیمیٹر کو ہم نہایت آسانی سے طوار (طفر-طیر) پڑھ سکتے ہیں۔ چڑیا کی محل ابجدی لفظ طفر کا تلفظ بتائی ہے۔ میاس ہجر اور وسری ہجروں پر چڑیا کی محل کا کیا مطلب ہے اس کا جواب دینے کے لیے وہ تمام مہریں سامنے رکھتی ہوں گی جن پر چڑیا کی محل **۱۰** لارڈ ۱۸۰۰ میلیمیٹر مکتب ہے۔ اس لیے اگر شخص اور پیش کی ہوئی تصویر و حجراں کو انگریزی باور کرنا ضروری ہے تو **۱۱** سلطان **۱۲** لکھنوا لے کی نیابی کو داؤڑی یا آسیائی فرض کرنا کیوں اس قدر ضروری ہے اور عربی یا اس کی طبلی نیابی تقریباً کیوں ضروری نہیں؟

تاکہ بر قول این و آں یقین  
پہم بھا در سرت واری بنتی

## بلوچی ظروف پر نقوش

مولانا ابوالجلال مدوی

بلوچستان میں کچھ قدیم آثار ملے ہیں جن میں ہمارے موضوع بحث کے لحاظ سے بلوچستانی  
ظرف اہم ہیں، کیوں کہ ان پر سندھی مہروں سے ملتے جاتے نقوش ہیں ان پر بحث کرنے سے پہلے ان  
یادگاروں کے از مرد کا ہندلسا امدازہ کر لینا چاہیے۔ اس سلسلے میں پروفیسر اسٹوارٹ پگٹ کی کتاب پری  
ہشترک انڈیا ہماری رہنمائی کرتی ہے:

|          |               |          |          |
|----------|---------------|----------|----------|
| زمادہ    | بلوچستان      | بلوچستان | زمادہ    |
| سندھ     | پنجاب         | پنجاب    | سندھ     |
| سندھی    | سندھی         | سندھی    | سندھی    |
| راں گنڈی | راں گنڈی      | راں گنڈی | راں گنڈی |
| راں گنڈی | امری          | امری     | راں گنڈی |
| راں گنڈی | کونک          | کونک     | راں گنڈی |
| راں گنڈی | ندرہ          | ندرہ     | راں گنڈی |
| راں گنڈی | ہڑپاں         | ہڑپاں    | راں گنڈی |
| راں گنڈی | ہل            | ہل       | راں گنڈی |
| راں گنڈی | کلی           | کلی      | راں گنڈی |
| راں گنڈی | موئن جوڑو     | ہڑپاں    | راں گنڈی |
| راں گنڈی | شہی ٹپ        | شہی      | راں گنڈی |
| راں گنڈی | جایی          | جایی     | راں گنڈی |
| راں گنڈی | جایی          | جایی     | راں گنڈی |
| راں گنڈی | ہڑپاں         | ہڑپاں    | راں گنڈی |
| راں گنڈی | ہنہوڑو        | ہنہوڑو   | راں گنڈی |
| راں گنڈی | چھکر          | چھکر     | راں گنڈی |
| راں گنڈی | مشیر راجن پور |          | راں گنڈی |

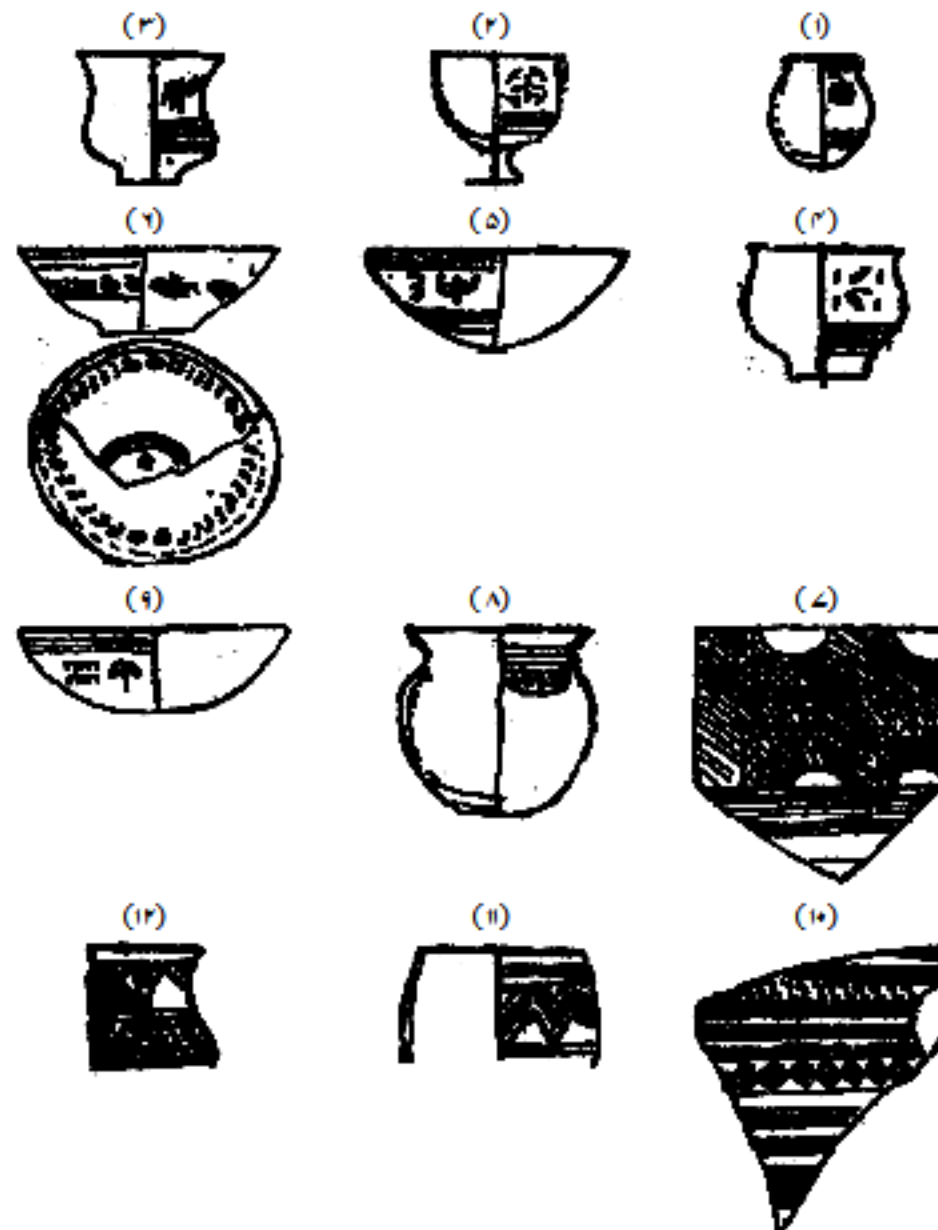
تہذیب مدنی مغلیہ جیزوی زنگیان

پروفیسر موصوف نے امری اور ندرہ کے پانچ ظروف کے نقش رکھائے ہیں جن میں سے تین کے نقش  
تو محل آئی ہیں۔ تین ظروف پر جن کی نقل آپ کے سامنے ہے، W اور ۳ جیسے نقش ملتے ہیں۔ یہ نقش بھائی  
رسم الخلاص قرشت کا حرف سم ہیں اس کو گھر (درخت) کا حرف اول بھی کہہ جیے، اس کی اہل کے لیے دلچیسپ وسیں  
پر ۴۲۸ پر ۴۲۹ پر داصل ایک درخت کی شہی ہے۔



والٹر نے فجر سروس نے اپنی کتاب "اسکاولشن ایٹ کوئن" میں انہروں پاؤ جکل بیوس امریکن بوزیم نچرل ہسٹری جلد ۲۵ پیٹ ۱۲ کا عکس دیا ہے اس کی نقل ملاحظہ فرمائیں۔

ای مصنف نے اس کتاب میں کونک کے چند اور ظروف کے بھی نقش دکھائے ہیں جو حصہ ذیل ہیں:



یہی ظروف فخر سروں سے نقل کیے گئے ہیں۔ نمبر ۱۲ بھی کوئی کتاب کے ظروف ہیں ان کو پاکت کی کتاب سے نقل کیا گیا ہے جن کی قدامت پاکت کی تجویز کے مطابق ہر پاکی اہتمامی آبادی کے زمانے تک پہنچتی ہے ان کے بعد چند ظروف کی نقل دکھیے جن کو ہم پاکت سے نقل کرتے ہیں:



پاکت نے سندھی نوٹتوں اور حروف و نقوش پر بحث کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ یہ نوٹتے (۱) اجدی تو قسمی نہیں ہیں (۲) ہر پاکرپت انجی، بے قراہت اور بے نسل ہے (۳) ہر پاکرپت کا مغربی ایشیا بلکہ کہیں کے بھی کسی معلوم و قدیم رسم خط سے قریبی نہیں ہے۔ یہ تو ہم عرصہ بعد معلوم کریں گے کہ کوئی نوٹتہ اجدی ہے یا نہیں لیکن ان ظروف و نقوش میں علاش کیجیے مغربی ایشیا کا اجدی حروف ملتے ہیں یا نہیں:

|          | جنوبی عرب کی سند |       |     |     |      |                                 |  |
|----------|------------------|-------|-----|-----|------|---------------------------------|--|
| نمبر شار | بلوچی نقش        | حولہ  | نقش | نام | آواز | تہرہ                            |  |
| ۱        | □                | X ۲۳  | □   | ب   | بیت  | تیرہ ایسی ب                     |  |
| ۲        | ۸                | TT ۲۳ | ۸   | ج   | جیم  | گھوانہ دیم کا رقص ایکسی ایسی ga |  |
| ۳        | ۶                | ۱۰    | ۶   | ؟   | ؟    | Gamme. W. F.                    |  |
|          |                  |       |     |     |      | زدیک سہائی نومون او Albert      |  |
|          |                  |       |     |     |      | Gamme W.F.                      |  |

(۱۳۲) کیک سوچ نتیجہ

|                                |    |     |   |               |    |    |
|--------------------------------|----|-----|---|---------------|----|----|
| Gamme. W. F.                   | ?  | ؟   | ۷ | ظرف ۱۳        | ۷  | ۲  |
| Albert                         |    |     |   |               |    |    |
| نزو دیک سبائی نومون او         |    |     |   |               |    |    |
| Gamme W.F.                     |    |     |   |               |    |    |
|                                | ؟  | ؟   | ۸ | ظرف ارہ ۱۹    | ۸  | ۵  |
|                                |    |     |   | ظرف پارہ WW   | D  | ۶  |
| برائی دھن روکن ڈ               |    |     |   | ظرف پارہ QQ   | ۲  | ۷  |
|                                | ۵  | ۶   | ۷ | ظرف پارہ ۰۰۳۹ | ۲  | ۸  |
| نمرے کی بدلتی ہوئی صورت        |    |     |   | ظرف پارہ ZM   | ۴  | ۹  |
|                                | ۷  | ۸   | ۹ | ظرف پارہ ح    | ۴  | ۱۰ |
| فیضی طکی ٹھل                   | .  | .   | . | ظرف ۲         | ۴  | ۱۱ |
| ظرف پارہ ۹۹ غالباً s، نومن س   | .  | .   | . | ظرف پارہ EE   | S  | ۱۲ |
| عربی s                         |    |     |   |               |    |    |
| مصری نونو (پانی)               | .  | .   | . | ظرف ۱۲        | ۴۴ | ۱۳ |
|                                | ۱۳ | ۱۴  | M | ظرف پارہ ۱۲۶  | ۴۴ | ۱۴ |
| نمرے ۱۳ کی بدلتی صورت          |    |     |   | ظرف ۱۲        | ۴۴ | ۱۵ |
| M کی بدلتی ہوئی صورت           | .  | .   | . | ظرف پارہ U۲۶  | ۴۴ | ۱۶ |
| رڈکن ب                         | م  | ماء | B | ظرف پارہ VM   | B  | ۱۷ |
|                                |    |     |   | ظرف پارہ T    | B  | ۱۸ |
|                                | ۱۸ | N   | J | ظرف پارہ ۹۶   | N  | ۱۹ |
|                                |    |     |   |               |    |    |
| ن                              |    | ۳   | ۳ | ظرف ۳         | ۳  | ۲۰ |
| م سے مشابہ                     | M  |     |   | ظرف پارہ N۱۲  | XX | ۲۱ |
| اُنندھیم کے ورقہ بیت الحکم میں |    |     | ۴ | ظرف پارہ V ۲۳ | V  | ۲۲ |
| حیری، البرٹ گم کے نزو دیک      |    |     |   |               |    |    |
| سبائی عنین                     |    |     |   |               |    |    |

|                                                 |      |     |    |                |          |    |
|-------------------------------------------------|------|-----|----|----------------|----------|----|
| براءہی میں تحدیکی صورت ۲۷ غالباً<br>یعنی تحدیقی | ع    | عین | و  | ۱۷، ۱۵، ۱۳     | ظرف پارہ | ۲۳ |
| الٹ کر دیکھو P عبرانی قاف<br>انگریزی پ          |      |     | ۸  | ظرف پارہ DD    | ۲۴       | ۲۴ |
| ش                                               |      | W   | M  | ۲۶             | ظرف پارہ | ۲۵ |
| ش                                               |      | ۹   | S  | ۱۸             | ظرف پارہ | ۲۶ |
| ش                                               |      | ۳   | Q  | ۶              | ظرف پارہ | ۲۷ |
| ش                                               |      | ۳   |    | ۸، ۶، ۵        | ظرف پارہ | ۲۸ |
| ت                                               | تواء | +   | H  | ۸              | ظرف پارہ | ۲۹ |
| ت                                               | تواء | ۲۹  | ff | ۳۰             | ظرف پارہ | ۳۰ |
| نقوش اрабی اونٹوں پر میں کے                     |      | cc  | ۲۸ |                | ظرف پارہ | ۳۱ |
|                                                 |      | AA  | ۲۷ |                | ظرف پارہ | ۳۲ |
|                                                 |      | BB  | ۲۶ |                | ظرف پارہ | ۳۳ |
|                                                 |      | P   | ۱۵ |                | ظرف پارہ | ۳۴ |
|                                                 |      | O   | ۱۳ |                | ظرف پارہ | ۳۵ |
| رومن ت                                          |      | F   | ۶  |                | ظرف پارہ | ۳۶ |
| رومن ن                                          |      | K   | ۱۱ |                | ظرف پارہ | ۳۷ |
| فیجی ۲۵                                         |      |     |    | ۱۹، ۱۸، ۱۷، ۱۶ | ظرف پارہ | ۳۸ |
| کی بدی ہولی صورت ۲۵                             |      |     |    | RR             | ظرف پارہ | ۳۹ |
| ابرٹ گم کے زدیک سہائی ش                         |      | ۱۸  |    |                | ظرف      | ۴۰ |
| براءہی وحش سے ۲۶                                | ر    | ۲   | ۷  |                | ظرف      | ۴۱ |

اس جدول سے ظاہر ہوتا ہے کہ جنوبی ہرب کنڈا ماپنے ایجادی نقشوں میں جن سے کام لیتے تھے کوئی میں وہ نقوش اس زمانے سے صد یوں قبل مستعمل تھے جسے ہم قدیم سے تذمیر سہائی نقشہ کا زمانہ قرار دے سکتے ہیں۔ سہائی رسم الخط کو علاج مغرب نے فیجی رسم الخط سے مستعار خیال کیا ہے اور فیجی کوصری سے یہاں کا خیال

ہی خیال ہے۔ خود رب اپنے قدیم رسم الخا کو مند کرتے ہیں جو لفظ سند سے مشتق ہے۔ بلوچستان جنوبی عرب سے پہ نسبت فوئیقہ (سواحل شام) کے زیادہ قریب ہے۔ ہم کو بلوچی ظروف میں مند کے ہو ہو نقوش طے ہیں اس لیے اب اس کی کوئی ضرورت نہیں رہی کہ انکھ مود کر یورپ کے قیاسی اور چھتیں فیصلے ہی کو تھیک باؤ رکیا جائے۔

ظرف پاروں اور ظروف ۱۳۲ کے نقوش جو حروف سے مشابہ ہیں ان کا جو بھی مطلب یہاں لیا جائے گھٹ قیاسی ہو گا خود ان ظروف پر کوئی قرینة کی مطلب کی تو شکر نے والا نہیں ہے لیکن ظرف نمبر ۱۸۲ نمبر ۱۸ پر توجہ دینے کی ضرورت ہے۔

ا۔ ظرف نمبر ۱۷، ۱۵، ۱۴ کے جانوروں کی انکھوں کی سیل کی سینگلوں کے درمیان اسی جانور کی انکھ جیسا نقش ٹکنے مکتب ہے نمبر ۱۵، نمبر ۱۴ میں بھی نقش ایک شوڑ کے اخافہ کے ساتھ، جسے علامت نا یث قرار دیا جائے تو بے جانہ ہو گا **ا** گھٹ گھٹ کے سینگلوں کے درمیان مکتب ہے۔ معلوم ہوا کہ (الف) معنی سیل ہیں (ب) کے معنی گھٹے۔

ب۔ ۱۸۔۲ ایں گھٹے کے سینگلوں کے درمیان **ا** مکتب ہے۔ قرآن میں ہے ”مرد کے لیے دو حورتوں کے حصہ کے براء“ معلوم ہوتا ہے۔ قدیم بلوچی بھی ایک مرد کو دو حورتوں کا ہم وزن مانتے تھے، چنانچہ بھی نقش سیل کے سینگلوں کے درمیان دو ہر **ا** مکتب ہے۔

معلوم ہوا کہ: (ج) **ا** کے معنے ہیں گھٹے (و) **ا** کے معنے ہیں سیل۔

۱۸۔۳ پر سیل کی کوہان کے پہچے **w w** مکتب ہے۔ بھی نقش گھٹے کی کوہان کے پہچے بھی ایک مزیدی نقش کے ساتھ مکتب ہے۔ اور مزیدی نقش گھٹے کے تھن کے جیسا ہے۔ سے علامت نا یث قرار دیا جا سکتا ہے معلوم ہوا کہ: (و) **w** کے معنی ہیں سیل

(و) **w w** کے معنی ہیں گھٹے۔

(ز) **w** نمبر ۱۸ پر چار پھول کے تلے چاربار مکتب ہے۔ مناسب نہ ہو گا اگر اسی موقع پر ہڑپا کی ایک مہر کو بھی دیکھ لیجئے جس پر مکتب ہے تو نمبر نمبر ۱۸ **w w** **ا** گھٹ گھٹ

**ا** یک ٹھن ہے جو اپنے ہاتھوں میں ایک ظرف لیے کھڑا ہے۔ مراد ظرف اور ظرف والا، سندھی نقوش **ا** **ا** **ا** **ا** ایک ہی نقش کی مختلف اقسام المائیں ہیں اور ان نقوش کی اصل **ا** ایسا ظرف ہے جو سندھ کی کئی مہروں پر جانور کے مذائقے ملے گا۔ مہر نویس ((**w**) کا مطلب تکھیلی اداز ہریر میں بتایا ہے **ا** **ا** **ا** **ا** معلوم ہوا کہ لا اور **ا** مراف نقوش ہیں اور **w** وہ نوں کا مطلب ایک ہے۔ اب چار پھول کے تلے چاربار **w** لکھنی وجہ ظاہر ہو گئی۔

ظرف نمبر ۱۸ اپنیل کی کر کے اوپر جو تین نقوش ہیں ان میں سے پہلا نقش ۶ ایسے سندھی نقش جیسا ہے جو کہ سندھی نقش ۶ کا عکس ہے۔ سندھی مہروں پر اک سنگھے کی سینگھ ایسی دکھائی گئی ہے جو اس کے بعد اوپر تسلی جو نقوش ہیں وہ علامت نامیٹ ۷ کی بدلتی ہوئی صورتیں ہیں۔ بکرا علامت جمع ہے۔ مطلب اس کا ہوا سینگ والیاں ۸ کے مکتب کو ان تحریحات کے مطابق ”گائے، گائے، گائے“ کا متراوف خیال کیا جاسکتا ہے۔

نمبر ۱۶ میں گائے کی پشت ۹۰۰۰ اور نیل کی پشت پر MM مکتب ہے۔ معلوم ہوا کہ گائے اور نیل کا اسم مشترک تو M تھا۔ اس کے پہلے علامت نامیٹ ۷ پڑھا کر گائے کو اور علامت نامیٹ کیر M پڑھا کر نیل نامزد کرتے تھے۔

یہ بلوچی ظروف اس بات کی شہادتیں ہیں کہ ظروف بعض چیزوں کے رکھنے کا صرف نہیں رہے بلکہ ان سے زمانہ قدیم میں دری کنلوں کا بھی کام لیا جانا تھا ایک جمیں عالم کے خیال میں سندھی مہروں پرانے زمانے کی سندھی کتاب اقدس کے پانگندہ پر زے ہیں۔

عالم مذکورہ کی یہ رائے بعض ایک تجویز ہے جس کا ثبوت مہروں کے نو شہتی دے سکتے ہیں بشرطیکہ دیں، ہمیرے نزدیک بلوچستان کے ظروف اور سندھی کی نہری مہروں عہد قدیم کی سندھی قاموں کے بھرے ہوئے ورق پارے ہیں۔

اب آپ چاہیں تو قدیم بلوچی زبان کا امدازہ بھی کر سکتے ہیں۔

بلوچستان اور جنوبی عرب پڑوی ممالک ہیں۔ بلوچی نقوش ہم کو جنوبی عرب میں ملے ملے لیے جیسے نہیں ہوئی چاہیے اگر بلوچستان میں ہم کو عربی الفاظ ملیں۔ بلوچی قدیم میں نیل اور آنکھ کے لیے ملے جلتے نام تھے عربی میں میں آنکھیں وحشی گائے کو کہتے تھے۔ اپنے گائے کے سینگوں کے درمیان جو نقش ہے جنوبی عرب کے مقام قبائل کے نام البرت گئے اسے سہائی میں بتایا ہے۔

براءہی رسم الخط میں حرف تھے۔ یہ نیل کی تصویر پر مکتب ہے جسے عربی میں ثور کہتے ہیں۔

جنوبی عرب کے کسی ایسے باشندے سے ملوجس نے با قاعدہ قرآن مجید کو تجوید کے ساتھ نہیں سیکھا ہے، ثور کو تجوید کہے گا۔

۷ ایں گائے کی پشت پر چار بار H ۸ مکتب ہے اور غالباً ان چھوٹے چھوٹے چانوں کی بابت ہے جو گائے کے پیٹ تھے ہیں جوں کو معرف اس نو شتے میں مجھے ملا ہے اس لیے وثوق سے آوازیاں نہیں جاسکیں مگر H ۸ کو ۹ سہائی ع خیال کریں اور ۵ کوں تو شس کے معنی ہیں وودھ کا پیالہ، انساس و دھو دہنا، عساس

و درہ ظرف ۱۵ کو بکھوڑیراں ہے۔

WW سبائی حروف کی مدد سے ہم شش یا اس پڑھ سکتے ہیں۔ بلوچی قدمیم میں یہ بیتل کامڑا ف نقا۔ عربی میں ساس (اس نے چانور کو سدھلیا) یوس (سدھاتا ہے) سپارتہ (چانوروں کی دیکھ بھال، رکھوائی) عبرانی میں سوس بمعنے سواری یا بمحض اسپ تو رات میں ہے:

سوس ور کبور مہ یہم (فرزج ۱۵:۱)

اس نے سواری اور اس کے سوار (فرعون) کو مندر میں پہنچا۔

بیتل ہندوؤں کی دیومالائیں کئی دیوتاؤں کی داہنا (سواری) ہے۔

W "کوٹی پڑھا جا سکتا ہے۔" ٹھی (چیز) اب تو مرغوب و مرغوب چیز ہے مگر یہ لفظ شاء (اس نے چاہا) سے مشتق ہے۔ مصلی مشہوم ٹھی کا ہے ما شاء (جس کی خواہش کی جائے)۔ پتے چونکہ چوپائے کی خواہش کی چیز ہیں ساس لیے قدمیم بلوچی اور سندھی پتے کوٹی کہتے تھے۔

## ہٹپا اسکر پٹ پڑھی جائے تو کیسے؟ مولانا ابوالجلال مدوی

وادیِ سندھ کے پرانے گھنڈروں سے مکھیوں نے ۱۸۵۶ء سے ۱۹۳۰ء تک جو مکتب مہریں اور ظروف برآمد کیے ہیں ان کو پڑھ لینے کی بہت سارے لوگوں نے کوششیں کیں مگر کسی کی کوئی کوشش کامیابی سے ہم کناریں ہوئی تھیں:

کیا فرض ہے کہ سب کو ملے ایک سا جواب  
آؤ نہ ہم بھی سیر کریں کوہ طور کی  
جن لوگوں نے نوشتہوں کی تحریر کی ہے انھوں نے کسی ایک حجر کو پڑھنے سے پہلے فرض کر لیا کہ زبان حجر "سویبری" نہیں تو "آریائی" اور آریائی نہیں تو "داوڑی" ہے۔ مہروں کے صانصین جس سماں گروہ سے ہیں ان کے اسماء وضع کر لیے گئے ویدک زمانے میں وادیِ سندھ میں جو قبیلے بنتے تھے ان میں سے ایک کا نام ماروت تھا، ان کی بابت ویدک رشیوں نے تسلیم کیا ہے کہ وہ سندھو کے محافظ تھے، آدمی کے روپ میں دینا لوگ تھے، اندر اکے فرمایہ را فرشتے بابل کے صحیدہ میکاہ میں ماروت نام کی ایک بھتی کا ذکر ہے۔

کی طرف طوب یقین ماروت، کی یہ درج نامات یہودہ شعری و علم (میکاہ ۱۲۱)

چنانچہ ماروت کے لئے والے بھلائی کے لیے چلاتے ہیں اس لیے کال اللہ کی جانب سے برائی وارد ہوئی یہو علم کے پھانک تک۔

قرآن میں "بابل ہاوت و ماروت" کا ذکر ہے، عیلام کے ایک بادشاہ معاصر حضرت ابراہیم کا ذکر کہ لاعمر کے نام سے آیا ہے اس نام کی باتی مخلل کہ رواہ مور ہے۔ مگر ہر یوں میں اس کا القب ہے:

|     |        |      |          |
|-----|--------|------|----------|
| کدر | اوا    | کور  | مارتو    |
| کدر | بادشاہ | زمیں | ماروت کا |

ماروت کو مارتو تو بھی پڑھا جاسکتا ہے، بوسام میں سے ایک گروہ کا ذکر بابل میں، قرآن میں، سویبری کتبات میں اور ویدوں میں ملتا ہے۔ ویدوں میں ایک قوم "سویبری" کا بھی ذکر ہے یہاں بابل کے بادشاہوں ساموایو، سامو لا ایلو کے ناموں کا ہم رشتہ ہے۔ صانصین مہر کے مختلف نام تجویز کیے گئے

یعنی مادوت کی طرف و ذل کے سوا کسی کا خیال نہ گیا۔ ذل نے زبان حجری کو سویبری خیال کیا ہے مگر نو شہزادی بھی سویبری حروف کا نہیں ہے۔

سنڌی مہربن وادیٰ سنڌہ اور عراق کے مساوی مقام میں نہیں ملی ہیں۔ عراق کے مختلف مقامات سے ۳۰ سنڌی مہربن برآمدہ چکی ہیں جس میں سے ایک کش کے صدر ”اور ال باب“ کے اس کردہ کی بنیاد میں مل جس کی بال کے باطنہ ٹھہرایلوں ۲۸۰ میلے قدم کی تغیرت تباہ جانا ہے اس مہرب پر منقوش ہے:

### ۳۷ (۴۶)

پہلا اور آخری قوش تو پھر تری اور پھل دار درخت کی ٹکال ہے۔ چ کے چار نقوش بھائی حروف جبکہ ج حس رہیں۔ مارٹل پانچ سنڌی نقوش **۵۳۴۳** د کو بھائی حروف بتانا ہے مگر ان نقوش کی آواز فست حس نہیں بتائی ہے، اس لیے سنڌی نو شہزادیوں کو بھائی حروف کی مد سے اس زبان میں پڑھنا چاہیے تھا جو کی ٹھہرایلوں اور غیرہ کام سے ظاہر ہے۔ یہاں ذرا سے تحریر بچ کے بعد ”القُسْ الْهَنَا“ بن جاتا ہے۔

ایک سنڌی مہرب پتوں بھری ٹھیکی کی ایک الٹی محراب میں ایک انسانی چکر ہے اس کے سامنے دست بست ایک شخص بیٹھا ہے جس کے پیچھے ایک قربانی کا جانور ہے، اس جانور کے اوپر **۵۶۷۶۷۶۷** میں مکتوب ہے۔ اس نو شہزادی کی آوازیں صحیح کرنے کے بعد پڑھا جاسکتا ہے، مگر مظہر حجری سے مطلب ظاہر ہے۔ سفر بگوین اور قرآن میں آدم کے دو بیٹوں کا ذکر ہے جن میں سے ایک کی قربانی قول ہوئی دوسرے کی نہیں جس کی قربانی قول نہیں ہوئی اس نے اپنے بھائی کو ادا۔ قرآن میں قاحل و محتول کے نام نہ کو نہیں ہیں۔ سفر بگوین میں قاحل کا نام قین ہے اور محتول کا نام هامل ہے جو مفسرین کی اسرائیلی ولیات میں قائل اور هامل بن گیا۔ مہرب کا نو شہزادہ پڑھیا نہ پڑھیے یہ ظاہر ہے کہ اسی نو شہزادے تعلق رکھتا ہے۔

اس مہرب میں دارالشلوں والے عمامے اور طویل پیٹے پہننے ہوئے سات عرب نادیا شخص کی شکلیں ہیں جو مختصر قربانی کو دیکھ رہے ہیں مادہ سورہ پوچش نے جو مہرب شائع کی کی ہیں ان میں سے ایک پر عرف ان سات شخصوں کی شکلیں ہیں ان کی بابت لکھا ہے۔

### ۴۴ (۴۵)

#### ہ ا ی ش پ ب ب ل

ہ عربی حرف تعریف ہے اگریزی The اور عربی ال کام را دف، الش عربانی میں اگ، مرہ..... اور ریس ب ب ل = بابل ترجمہ حجری، مردان بابل The men of Babil، یہ قرأت درست ہویا نادرست اس کے درست ہونے کا غالب امکان ہے۔ میں نے کسی قوش کی آواز اوروں کی طرح بے دلیل وضع نہیں کی ہے۔

ہر قصہ کا شاہد و ناظر کی مدد سے متعین کیا ہے۔

جن لوگوں نے پہم خود مہریں حل کر لی ہیں ان میں سے کسی نے کش والے نو شے

**نوشہ 人口** کا ذکر بھی نہیں کیا ہے اور ایسی مہروں کے نشتوں سے

اجتناب ہے جس کی بابت کہا گیا ہے

**نمودش** معنے دارد کہ در گفتار می ہے نامہ

سنڌي لوگوں کی زبان جھپٹ معلوم، ایسے دلکش میں وہ کون سی زبان بولتے تھے اور لکھتے تھے اس کی

تحقیق کرنا ہے، لیکن ظاہر ہے کہ ہم سو ایلوں، ساموا بی، ساموا ایلو، ساموا ایلو، اور ساموا بی ایلو بولنے والوں کے دلیں میں وہ قدیم ترین عربی اور عبرانی کی اصل بولنے رہے ہوں گے اور اسی زبان میں لکھتے رہے ہوں گے۔ ہر امکان ہے کہ سندھی مہروں کی زبان بھی وہی ہے جو کہ رامن (نو رام اسین) کی زبان تھی لیکن بلا استثناء سب نے اس طرح کی تحریروں کو پڑھنے سے اختناب کیا ہے جن کو با آسانی اشباہ و نظائر کی مدد سے پڑھا جاسکتا ہے۔

ہر قاری نے اس مفروضہ کے ساتھ مہریں پڑھی ہیں کہ ہر پا اسکرپٹ کا کوئی نقش ابجدی یعنی الفاظ میں نہیں ہے۔ ابجدی سے مراد ایسے نقوش ہیں جو سادہ آوازوں کے روز ہیں جو خود کوئی معنی نہیں رکھتے مگر جدید ایسے نقوش سے مل کر ایک بامعنی لفظ بناتے ہیں۔

سنہی نوشنتوں کے ساتھ میری وجہی کی وجہ یہ ہوئی کہ ایک شبِ دیری کی کتاب حیاتِ الجیوان میں  
خاتمِ دنیا ل کا ذکر پڑا، دو شیروں کے درمیان ایک شخص کی مشعل کا خیال آیا کہ یہ مختصر تو کہیں دیکھ چکا ہوں، ان  
دوں مد راس میں مشتمل تھا، دوسرے دن کبھر امیزیم کے ساتھ چند نوشنے تھے ان کو اس وقت تو نہ سمجھا اگر نوشنے ایک  
بھیجی نوٹ بک میں منتقل کر لیے کبھر الابریری کے کتاب دار سے ملا، ان سے تذکرہ کیا اور ان سے کہا کہ میں  
مہروں کو پڑھنا چاہتا ہوں آپ اگر کچھ مدد دے سکتے ہیں تو میں ممنون ہوں گا انھوں نے اپنی میری کی دلاز سے ایک  
کارڈ کھال کر کھالی جس پر میکے کی ”والاسکاویش اینٹ موہن جو دڑ“ LX کا نقش تھا۔ گول سر پر اک سُنگھے میل کی  
خوبصورت مشعل جس کے مذکور کے سامنے  یہ نقش میل کے پیٹ پر ۵۵۵ مکتب، تصویر کے اوپر  
**نقش** یہ نقش فرمایا اس کو پڑھیے، میں نے کہا اس کو پڑھا جائے گا بعد کو اس مہر کا مطلب زبانِ حمری کے بغیر بھجو  
لیا جا سکتا ہے۔

بیل کے پیٹ پر جو لکھا ہے اس کو چشم ہور سے بیل کے پیٹ میں دیکھیے ۔ دو پتے اور ایک فانٹیل نے کھلا ہے ۔  باڑی کے اندر اس بیل کی کلی خوش ہے ۔ باڑی میں سے پانی امبل رہا ہے یہ کھانے پینے کے مرتن کی تکمیل ہے ۔  کام سرف بتاتی ہے  کوم پھیر کی صورت میں پڑھتے

ہیں۔ طیر کے سقی ہیں چڑیا، سندھ والے کسی برتن کی بھی کسی قسم کو طیر کہتے ہوں گے۔ حدیث میں آیا ہے کان تقو  
خوب بالور۔ حضور نے یا محرپانی سے وہ سو کرتے تھے۔ بولے کہ اردو طیر اتنا قدیم ہے جتنی مہربیں ہیں؟ میں نے کہا  
جیزت کیا کیجیے مگر فرمائیے آپ کی آنکھیں کیا بتاتی ہیں۔ بولے کہ اس مظہر کی جھریروں میں چڑیا کی بھی صلکیں ہیں،  
پھر مجھے ساتھ لے جا کر کتب خانہ کی تمام کتابیں دکھائیں جن کا تعلق ہر پناہ اسکرپٹ سے تھا اور مجھے مشورہ دیا کر  
وہروں کی تعمیرات دیکھنے سے پہلے اس کی خود آسوس جھریروں سے کچھ تلقین معلوم کرنے کے بعد وہروں کے  
سودات دیکھئے۔ مشورہ معمول تھامیں نے قبول کر لیا۔

میں نے پہلے تمام نوشتہوں پر نظر دو زانی مجھے معلوم ہوا کہ مہر نویں پہلے ایک مہر پر ایک لفظ لکھتے تھے پھر  
ویسی مہروں پر ایک ایک لفظ بڑھاتے جاتے تھے۔

مثال:

|   |      |          |
|---|------|----------|
| ۱ | مارش | ۲۳۶، ۲۳۳ |
| ۲ | مارش | ۱۵۷      |
| ۳ | مارش | ۳۳۰      |
| ۴ | میئے | ۱۵۷      |
| ۵ | وق   | ۱۰۷      |

اور مہروں پر ۳۱۱۱۱۳ کتاب ایک ہادی یا گھرے کے گلے پر ہے۔ چھوٹے چھوٹے آٹھ  
نقش میں سے ایک ایک گھٹا یا گیا۔ مہر آپ ۳۱۱۱۱۳ اور کچھ پر ۳۱۱۱۱۴ دیکھیں گے اس طرز تفہیم سے معلوم ہوا کہ  
قدم نوشتہوں میں ایک لفظ کو وہ سلفاظ سے الگ متاز کرنے کا کوئی طریقہ مستعمل نہیں ہوا تھا۔ کسی مہر پر ایک لفظ  
دیکھ کر پڑھنے میں جلد نہیں کملی چاہیے۔

قریبًا ہر ایک قاری نے یہ فرض کر لیا ہے کہ مہروں کا ایک نقش کسی اوامر اسکرپٹ کے نقش سے مثاب  
نہیں ہے، کوئی نقش الفاظ نہیں ہے۔ فادریہ راس نے صراحت کے ساتھ یہ ہوئی کیا ہے سائبرائیونورٹی  
کے پروفیسر پیکٹ نے ایک نوہی بھی نہیں پڑھا ہے لیکن پروفیسر جو تھے اس لیجان دیکھی جھری پر رائے زدی کا حق  
بھی تھا۔ چانوں جا لوگر جانے کا دھوئی طمطرائق کے ساتھ کوئی کوئی کم مسلم الشبوت عالم کل ہو۔ یہ ہے مدد جدید  
کے معیان علم کا لطیرہ وہ کہتے ہیں کہ:

- (۱) سنگی نقش بنیادی طور پر تکمیلی ہیں۔
- (۲) کوئی نقش بھائی نہیں ہے۔

- (۳) مغربی ایشیا بلکہ بھی کبھی رسم الخط سے اس کا ناتنہیں ہے۔
- (۴) ہٹلیا اسکرپٹ بے نظر ہے، بے مثال ہے، بے نسل ہے
- (۵) اس کا کوئی شوت نہیں ہے کہہ دوں پرانی چیزوں کی باہت مکتوب ہے جن کی تصویریں پر مکتوب ہے۔
- (۶) ایک شخص بوجہ معمول حجریوں کہہ دوں کے مالکوں کے مالکوں کے اسماء والقب خیال کر سکتا ہے ان غلط اور حقیقت کے خلاف فیصلوں نے بعد کے لوگوں کی ہمیں توڑ دیں ایک دھروں پر مکتوب ہے۔ پروفیسر صاحب کی المدحی رائے کے مطابق اسے مہر کے مالک کا نام ہوا چاہیے۔ یہاں کم از کم تین سماں باہشاہوں کے ناموں کا لازمی جز ہے۔

۱۰۴۹ | ۱۳۰۴ | ۱۰۶

۱۰۷۸ | ۱۴۰۷ | ۱۰۹

۱۰۸۰ | ۱۴۱۵ | ۱۰۹

ہمارے الف جمعی کھڑی کیرس سماں میں حرف نہیں بلکہ کوئی لفظوں کے درمیان کا خط فاصل ہیں۔ ان ناموں کے ہر قش سندھی مہروں پر بکثرت یادِ حقیقت نہ ہو تو ملے گا۔ سماں آواز نقوش کی دیکھیے:

|     |   |   |   |   |
|-----|---|---|---|---|
| ۱۔  | ء | ء | ء | ء |
| ۲۔  | ء | ء | ء | ء |
| ۳۔  | ء | ء | ء | ء |
| ۴۔  | ء | ء | ء | ء |
| ۵۔  | ء | ء | ء | ء |
| ۶۔  | ء | ء | ء | ء |
| ۷۔  | ء | ء | ء | ء |
| ۸۔  | ء | ء | ء | ء |
| ۹۔  | ء | ء | ء | ء |
| ۱۰۔ | ء | ء | ء | ء |
| ۱۱۔ | ء | ء | ء | ء |
| ۱۲۔ | ء | ء | ء | ء |
| ۱۳۔ | ء | ء | ء | ء |

کتب میں ہے حرف ہجاء مصري، پر سماں میں ہے، عربی میں ہے عربی جازی پا

پھر بہت۔

عربی سمات اہل، سماں حروف ہجا، جازی کے ان نقوش غیر منقوط جن لفظوں کے اضافے سے ۲۸ ہے، مثلاً کی القاب کے مطابق شودی، سیہانی، نشی کے حروف اور راس القاب کے نقوش میں نقل کر کے ہیں، باقی اور روم نقوش بھی ہم نے نقل کر کے ہیں۔ ان ایجادوں کا ایک نقش بھی ایسا نہیں ہے جو کہ ہو ہجودیا کی

قد رفق کے ساتھ سندھی مہروں پر موجود نہ ہو، مگر آنکھیں بود کر قلمی فصلہ بنایا گیا ہے کہ سندھی اسکرپٹ بے نظیر بے مثالی اور بے نسل ہے۔ کسی الجد سے اس کا تعلق نہیں ہے اس کام ہے ماڈرن مختلک۔

پروفیسر پیکاٹ سے عرض ہے کہ

خزانہ علم و ہر کا نہ گٹ گیا ہو نا

لٹا سے بھی اگر کام لے لیا ہو نا

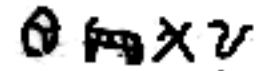
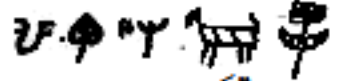
ان بزرگوار کے پانے رسم الخط کے نقوش بھی سندھی مہروں پر موجود ہیں:

| حمرے                         | حوالہ نمبر | سندھی | رومن حرف | شمار |
|------------------------------|------------|-------|----------|------|
| بسا                          | ۱۲۴        | A     | A        | ۱    |
| تمب                          | ۲۳۶        |       | B        | ۲    |
| جڑوچڑی                       |            | C     | C        | ۳    |
| عفو                          | ۵۹۲        | D     | D        | ۴    |
| E دوسری جانب خ               | ۳۲۴        | E     | E        | ۵    |
| دوہ سکھ                      | ۷۳         | F     | F        | ۶    |
| نک                           | ۲۵         | G     | G        | ۷    |
| ع ع ا                        | ۲۰۱        | H     | H        | ۸    |
| ہ ب ا ش                      | ۷۳         | h     | h        | ۹    |
| ا                            | ۱۰۲        | I     | I        | ۱۰   |
| خالی                         | ۷۰۱        | J     | J        | ۱۱   |
| عک                           | ۲۳۶        | K     | K        | ۱۲   |
| مکن ہماہری نادیہ مہروں پر ہو |            | L     | L        | ۱۳   |
| ا ۱۰۳                        | ۲۲۵        | M     | M        | ۱۴   |
| نے ۱۱۸                       | ۲۲۲        | N     | N        | ۱۵   |
| ع ۱۰۰                        | ۹۹         | O     | O        | ۱۶   |

|                                                             |          |   |   |    |
|-------------------------------------------------------------|----------|---|---|----|
| اگر اپ لو جیکل ہیں امریکن میوزیم آف نچرل<br>ہسٹری ج ۲۵ ص ۱۳ |          | P | P | ۱۷ |
| Q                                                           | تھوڑی    | Q | Q | ۱۸ |
| گھنے چن                                                     | ۳۶۰ مارش | R |   |    |
| LR لام                                                      | ۳۳۲      | R | R | ۱۹ |
| SOSOSSO                                                     |          | S | S | ۲۰ |
| A T ۶                                                       | ۴۰ مارش  | T | T | ۲۱ |
| VIII U                                                      | ۱۰۱ ہٹر  | U | U | ۲۲ |
| V I                                                         | ۱۱۳ ہٹر  | V | V | ۲۳ |
| W ۸ ۹ ۱۰ ۱۱                                                 | ۵۸۹ ویں  | W | W | ۲۴ |
| X ۱۲ ۱۳ ۱۴                                                  | ۱۰۱ ویں  | X | X | ۲۵ |
| Y ۱۴ ۱۵ ۱۶                                                  | ۸۸۸ ویں  | Y | Y | ۲۶ |
| Z ۱۷ ۱۸ ۱۹                                                  |          | Z | Z | ۲۷ |

ہبڑوں کے سرسری مطالعہ کے بعد ان ۲۷ نقوش کو میں نے جمع کیا اور جھریروں میں بھی یہ نقوش دیکھ کر پڑوں میں دو آوازیں دینا ہے، یہ تو تمام نقوش کی آوازیں معلوم کرنے کے بعد فیصلہ کیا جاسکتا ہے کہ لکھا کیا ہے، لیکن یہ ۲۷ نوشته یہ تنانے کے لیے کافی ہیں کہ پروفیسر پاگٹ کا یہ دوئی غلط ہے کہ سندھی نقوش بے مثال اور بے نسل ہیں اور نقوش کو بیان کرنے کی صورت میں بات طویل ہو جائے گی اس لیے سردست اسی قدر پر اکتفا کا چاہیے کہ سندھی حروف بے مثال اور بے نسل نہیں ہیں۔

یہ بھی کہا گیا ہے کہ جھریروں ان چیزوں سے متعلق ہیں جن کی تصویریوں پر مکتوب ہیں چند ہبریں دیکھئے جن کے نوشتہوں میں چوپا یا کی ٹھلل اور اس کی خوش کی ٹھلل ہیں ان نوشتہوں کو آپ زبان جھری کے بغیر سمجھ سکتے ہیں۔

- (۱) ۵۲۷ کچے کی تصویر  
  
(۲) ۳۱۳ چانور کے بدن  
  
(۳) مارش ۱۰۰، یک سانچے بدل کی تصویر جس کے آگے  


ایسی اور بھی ہبریں ہیں جن کے نوشتہوں میں چوپا یا اور اس خوش کی ٹھللیوں ہیں، یہ نوشته کھلاجہت

بیں اس کا کہ جن لوگوں نے یہ کہا کہ یہ نو شتے ان چیزوں کی بابت نہیں جن کی تصویروں پر ہیں سان کا فصلہ چشم نظر کی بخوبی کیا ہی نہیں جاسکتا، اہل علم کے یہ فیضے خاہر کرتے ہیں کہ  
کچھ تو ہے جس کی پوری داری ہے

قدیم نوشتہوں میں سب سے پہلے معروف اشخاص کے نام پڑھے گئے جن سے حروف ہجاء کا علم ہو گیا،  
ہم کو مندرجہ ذیل کے رجال کے نام معلوم نہیں ہیں ساکر سنگھی نو شتے چانوروں کی تصویروں پر ہیں۔ زبان حجری  
جانے کا ایک ہی طریقہ ہے ہر دو پر چانوروں کے نام علاش کیے جائیں، خود ساختہ عبارتیں گھرنے والوں نے  
اسی طریقہ کی راہ بند کرنے کے لیے دانتہ غلط بیانی سے کام لیا ہے سان غلط بیانوں کو انگلیٹھی میں جلا کر آپ خود  
پڑھیے اشباح و نظائر کے بعد پڑھیں تم مہروں کو کچھ بچھے پھر اپنا فصلہ آپ بکھے۔

نمبر ۲۷۴

## فاعل فعل مفعول

جانور کھانا ہے پختہ والی چیز

۴ سہائی ح ہے اور اس کی بدی محل سہائی ۲ مصري حجری میں حرف کے بعد ॥ کو خ پڑھا گیا ہم  
ہندوستانی لوگ ح اور ح کے تلفظ میں عربوں اور عبرانیوں کی طرح فرق نہیں کرتے۔ حاجی اور بھاجی کا ہوا می تلفظ  
ایک ہے۔ آپ روزانہ پانچ وقت ہی اعلیٰ اصولہ ہستے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ ناز کے لیے آؤ۔ عرب کاشتربان چارہ  
دکھا کر اونٹ کوئی بول کر کھانے کے لیے خی بول کر پانی کے لیے بلا تھا Z کے پیٹ میں ایک نظر کر کر Z  
پڑھو پھر عرب کے شاعر کا ایک شعر پڑھو:

وَمَا كَانَ عَلَى الْهُنْيِ وَلَا الْجَيِّ

اوْنَتْخَانَةَ كَهَانَةَ اوْرَنْتَنَةَ کَيْ خَاطِرَآپَ کَيْ مدحَ کَنَّا

میر اطريقہ تعمیر ذرا طویل ہے ایک ایک لفظ کو کلمہ ہر دوں پر دیکھ کر پہلے نو شتے کا مطلب معلوم کرنا  
ہوں پھر اشباح و نظائر کی مدد سے پڑھتا ہوں۔ سب سے پہلے ہاتھی کی تصویر پر ایک لفظ دیکھا۔ اگر ہاتھی کی تصویر پر  
مکتوب ہونا تو آپ کیا پڑھتے، کیا پو فیسر پاٹ کی وجہ معمول کے مطابق آپ اسے کسی قدیم  
پو فیسر کا نام خیال کرتے یا پر خیال کرتے کہ انگریزی حروف اور زبان میں ہاتھی کھا ہے میں نے ۴ گھر کھا۔

۵ ۵ ۵ ۵ ۵ اہم اصل نقوش ہیں ۵ سہائی ن ہے حرف کے بعد مصري میں ॥

حرف کے کرہ کھولیں کریں۔ ۵ ۵ ۵ صورت لکھ کر بکھے پھر کتب لغت میں لام کے معنی دیکھئے

"لام الریل شخص" (صراح) لام کو لفظ کے بجائے حرف خیال کر کے فیل پڑھاوجہ تفرات تو بعد میں سوچی میں نے تو دیکھتے ہی سورہ فیل پڑھا۔

پھر "ب" سے شروع ہونے والے الفاظ پر بار بار نظر دو زبانی پھر حسب ذیل ہمیں نقل کیں:

- ۱۔ مارشل ۱۹۴۱ میں میں کی شعل پر ۲۰۰
- ۲۔ میکے ۲۷ میں میں کی شعل پر ۲۰۰
- ۳۔ میکے ۵۹ میں میں کی شعل پر ۲۰۰
- ۴۔ میکے ۵۰ میں میں کی شعل پر ۲۰۰
- ۵۔ مارشل ۱۹۵۵ میں میں کی شعل پر ۲۰۰
- ۶۔ تجسس بحوالہ ۳۳۳۶ ۲۰۰
- ۷۔ میکے ۸۹ میں میں کی شعل پر ۲۰۰

اس طرح اور بھی "ب" والی ہمیں دیکھیں "ب" = (ب) کے حق وہ ہیں اندر اور وہ ان ہمروں کے "ب" کو اندر مراد ف خیال کر کے معلوم ہوا کہ "ب" اور "ب" اور "ب" اور "ب" پانچوں اسماء ظروف ہیں۔ "ب" اور "ب" اور "ب" اور "ب" وہ ہمیں ہیں جو کہ ظرف کے اندر ہیں "ب" کوہائی "ب" جیسے مشاہدہ ہے۔

نمبر ۳، نمبر ۴، نمبر ۵ کا مطلب ہے برتن کے اندر پانی "ب" و "ب" اور "ب" تینوں کوہی را نے ہال لفظ MIN (چھل) پڑھا ہے۔ کیوں ہال؟ سکرت کیوں نہیں؟ "ب" و "ب" کو ڈلنے len اور hu اور use یعنی نون، حوت، ہمک (عربی الفاظ بمعنی چھل) کا حرف اول قرار دیا۔ نون عربی میں چھل کلام اور حرف ہجا (کمن کے حرف چارم) کامن تصور "ب" کا یہ دو نوں نقش بھی قدیم سندھی ہیں۔

"ب" (ان) "ب" (آن) کوہی الفاظ لانا دا وار آئیہ (برتن) سے کامل مشاہدہ ہے "ب" اور "ب" کوہک کے ساتھ برتن پڑھا ہے۔ بہر حال "ب" "ب" "ب" اور "ب" "ب" کا مطلب برتن ہے۔

"ب" اور "ب" عربی لفظ طعام کا حرف اول کی صورت یہ "ب" بدی شعل ہے "ب" کی نقش ۲ ہے، "ب" خیر ہو کر "ب" "ب" "ب" "ب" روم میں ہم THU اروہ میں طہوا طخو پڑھیے عربی میں بھوی کو طبی

کہتے ہیں یعنی نمبر ۶ کا مطلب ہے برتن میں بھوئی ہے۔

### نمبر ۶ کلفظ لالہ

کوئی نے و انوپر ہا ہے وین کی عربانی میں جہاں یا لفظ آیا ہے اگریزی میں اس کا مثال وادی عربانی مثال یا تی ہوتا ہے وین کی عربانی باجیل میں جہاں یا لفظ آیا ہے اگریزی میں اس کا تجز VIN یا WINE کیا گیا ہے عربانی میں غیر مسکر مرق اگور کوئین کہتے ہیں۔ نمبر ۶ کا مطلب ہے کہ برتن میں اگور (یا عرق اگور یا شراب) ہے۔ سندھ کے گوپال (گوپال بھوئی) بیتل کو اگور کھلاتے اور عرق اگور پلاتے ہوں گے۔

اسی طرح متعدد الفاظ کو ہم نے پڑھا۔ دو ہزار ہر دو کو تدریج ہی پڑھا جا سکتا ہے ہر دوں کے نو شے

چار طرح کے ہیں:

۱۔ خالص تکھیلی چھیٹے:

- ۱۔ مارش ۳۱۹
- ۲۔ مارش ۱۹۲
- ۳۔ مارش ۲۲۸

یہ نو شے کو یا پیتا نہیں ہیں ایک ایک نقش کو دوسرا ہر دوں میں دیکھ کر ان کا مطلب معلوم کیا ضروری ہے۔ نمبر ۶ کا نقش دوم چوپا یہ ہے جو چوپا یہ کی ٹھیک پر ہے اس لیے کام چوپا یہ کی بابت ہے۔ نمبر ۶ کا نقش دوم ایک کنورے کی ٹھیک ہے جس میں پکڑنے کے لیے دست لگا ہے۔ نمبر ۶ کے نقش اول کے تحریرات کو یک جا کر کے حقیقت معلوم کی جاسکتی ہے، ایسی ہر دوں کو سب سے آخر میں پڑھنا چاہیے۔ چھلی اور چپڑیا کا اس جانور کی خور دنوش سے کوئی تعلق نہیں، ان سے مراد چھلی اور چپڑیا کی ہمہ امام کوئی شرماہ وہ کسی ہے۔

(۱) تکھیلات کی بدی تکھیلیں یا قابل شاخت، ان کی مثالیں پیش کرنے کی ضرورت تو ہے مگر بحث

طویل ہو گی ۵۶۰۹۰۶۰ یہ ابھی بحث ہے۔ ۹ کلفتوں کے ذریعہ ہر دوں نے ۹۹۹ کے حروف ہتھیا، ایک بلوجی طرف پارہ پر ۶۹۰۶۰ لکھا ہے اس کے نقطہ اوپر کر کے ۶۹۰۶۰ کو متصل کر کر کیجیے، سفف بن جائے گا، مطلب کیا؟ جب تک کمل جملے میں یا لفظ نہ ملے تب تک کوئی فیصلہ نہیں۔

(۲) خالص ابجدی نو شے گمراہ فرش کو ابجدی تابت کر کے ان ہر دوں کو پڑھا جا سکتا ہے۔

(۳) تکھیلی اور غیر تکھیلی نو شے سے مرکب نو شے ان کی چار مثالیں پیش کرنا ہوں:

- ۱۔ مارش نمبر ۶
- ۲۔ مارش نمبر ۱۹۲

|    |                               |        |
|----|-------------------------------|--------|
| ۳۔ | ماہل                          | ع ۲۷ ۶ |
| ۴۔ | ماہل ۱۲                       | ع ۲۸ ۷ |
| ۵۔ | ہنر بوجاہ 24-IR AS.IR 1923-24 | ع ۲۹ ۸ |

منظور ہر یہ مذکور نہیں خردہ (شکاری کتاب) ب کی تصویر پر مکتوب ہو تو قرأت باستقیم و رسمہ معاشر ہے  
ایک پیستان، یقش بس اسی ایک ہر پر ہے۔

|    |                          |      |
|----|--------------------------|------|
| ۱۔ | بھجن اندھی               | ع ۳۰ |
| ۲۔ | آن بھن اندھ              | ع ۳۱ |
| ۳۔ | مولیماڈ                  | ع ۳۲ |
| ۴۔ | قرأت طی                  | ع ۳۳ |
| ۵۔ | سبائی ض                  | ع ۳۴ |
| ۶۔ | سبائی ر                  | ع ۳۵ |
| ۷۔ | عربی ۹ کا لٹا            | ع ۳۶ |
| ۸۔ | ہائے ”بوز“، علامہ ستانیث | ع ۳۷ |

اور الفاظ کو اگر ضرورت ہوئی تو بعد میں سمجھالا جا سکتا ہے مخصوصاً نذر حجر کا صرف یہ دکھانا ہے کہ  
ابجدوں کے الکار اور حجر و تصویر میں رابطہ الکار کر کے جن لوگوں نے قرأتیں تصنیف کی ہیں انھوں نے چشم و نظر کو  
بالائے طاق رکھ کر اندھے فیضے کیے ہیں۔

## انسان نے لکھنا کیسے سیکھا؟

مولانا ابوالجلال مدوی

محترم علمائے کرام اور عزیزان میں! اللہ کی حمد و راس کے رسول ﷺ پر سلام کے بعد میں آپ کی وحست قلب کی دادوں گا کہ آپ نے ایک بیچ مندان کو اس قابل سمجھا کہ اپنی اس تلاش گاہ میں اسے ایک سوال کا جواب دینے کے لیے مدعو کیا ہے جو چنانی پر اصحاب مجتبہ و عمامہ کے سامنے دو ناموڑب بیٹھ کر کسب فیض کرنے والے کسی صاحب علم سے نہیں پوچھا جانا کیوں کہ سمجھا جانا ہے کہ اس کے علمی سکھول میں چھٹی صدی ہجری کی معلومات کے سوا اور کیا ہو گا جواب بعض ادھام پاریشن کے رہ گئے ہیں لیکن یاد رکھئے کہ:

ہر فخر نو وہم کہن ہی رسانیں  
ماضی گندھا ہوا ہے بشر کے خیر میں

جس سوال کا مجھے جواب دینا ہے وہی ہے کہ انسان کو لکھنا کیوں کرایا اور فتنی ہجری کی تاریخ کیا ہے۔ اس سوال کے جواب سے پہلے فخر اس سوال پر بھی غور کر لینا چاہیے کہ انسان کو بولنا کیسے آیا۔ ایک مومن کی حیثیت سے ہم کو سب سے پہلے اللہ کی کتاب میں تلاش کر لیا چاہیے کہ ان سوالوں کا ان میں کوئی جواب ملتا ہے یا نہیں۔ آدمی کو بات چیت کر کے آیا، اس سوال کا جواب ہم کفرآن پاک میں پیدا ہے کہ جس حکم نے قرآن کی تعلیم دی ہے اسی نے خلق انسان علم الہیان انسان کو پیدا کیا اور اسے اپنے خیالات زبان سے وضاحت کے ساتھ بیان کرنے کا سلیقہ سکھایا۔ جس طرح اللہ نے سب سے پہلے بذریعہ وحی والہام ایک نبی کفرآن سکھایا پھر آپ سے آپ کے صحابے، پھر نبیین نے، پھر ترقی نبیین نے، پھر خلفاء عن سلیب سے ہم نے اور آپ نے قرآن کی تعلیم حاصل کی، اسی طرح بولنا بھی ہم نے خلخا عن سلیب، ایک نا ایک ایسے فرد سے سیکھا ہے جس کو خدا نے بولنا اور مافی الصیر کو الخاط کے ذریعے ادا کر سکھایا ہے۔ قرآن پاک کی ایک آہت میں خدا نے فرمایا کرو من ایا تم حلق السموات و الارض و اخلاق السنکم والوا نکم ؟ ان فی ذالک لا بات للعلمین (روم ۲۲م) اس میں خدا نے یہ بتا کر کہ اہل علم کے لیے اختلاف الن (زبانوں کے اختلاف) میں بہت سی نشانیاں ہیں، ہم کو اس کی ترغیب دی ہے کہ نبی آدم کی زبانوں کا تقابلی مطالعہ کریں۔ لیکن فہم ہے کہ اختلاف الن پر غور فکر کو ہمارے مقدسمیں نے غیر دینی عمل قرار دے کر یہ کام لا دنوں کے حوالے کر دیا ہے۔ اختلاف ایسے پر غور فکر قدماء کے جس گروہ نے کیا وہ معززہ تھے لیکن افسوس معززہ کی کتابیں اب نا ہو دیں۔ اس میں

اور تفسیر کی کتابوں میں جانجہان کے اقوال اختصار کے ساتھ میں میں اگر کوئی صاحب ان اقوال کو جمع کر کے ان کی توضیح کر دیں تو ایک مردہ علم از سر نوندہ ہو سکتا ہے۔

آپ اگر آج تک کی معلوم زبان پر یک چائی نظر را لیں گے تو آپ کو کثرت میں وحدت کے وجود کا اعتراف کرنا ہی پڑے گا۔ اسکے کام در آپ کو کھدائی، اشوری، ارامی، کسدی اور بہودی پاٹج نبانوں کے مامیں گے۔ ان ناموں کے ساتھ آپ چارزی، بختی، عربی، شامی اور جنوبی نبانوں کو ملا جائیے پھر کچھیے کان نبانوں میں کتنی یا گھنٹ پانی جاتی ہے۔ یہ یا نہیں آپ کو خبر دیں گی کہ یہ سب نبانیں ایک قدیم زام النہ کی بینیان ہیں اور کسی نامے میں یہ تمام اقوام انعروادہ تھیں اور ایک ہی زبان بولتی تھیں سان نبانوں کی مشترک محل کا اندازہ کرنے کے بعد مصر قدیم کے تنشیلی رسم الخطا اور اس کی بدلتی ہوئی شکلوں میں لکھی ہوئی نبانوں کے ساتھ ان کا مقابلہ کیجیے تو معلوم ہو گا کہ قدیم زعرب اور قدیم زاہل مصر بھی کسی نامہ میں امت واحدہ تھے جن کو بعد اماں ان اور بعد از مذہن مختلف قومیں اور ان کی نبانوں کو مختلف نبانیں بنادیا۔

ای طرح مذکورت، دری، شند، یونانی، لاطینی، روی، انگریزی اور جرمن وغیرہ نبانوں کا مقابلہ ظاہر کرے گا کہ جس طرح عرب و اطراف عرب کے بوسام اور مصر و اطراف مصر کے بوجام ایک زمانے میں امت واحدہ تھے، اسی طرح یہ نبانیں بولنے والی اقوام بھی ایک نامہ میں ایک قبیلہ تھیں اور ان سب کی زبان ایک تھی سایی طرح جنینی، تازاری، ترکی وغیرہ نبانوں کو بھی ایک واحد زبان کی بدلتی ہوئی شکلیں ماننا پڑے گا۔ پھر ان تینوں شکلی، آسیانی، اور سایی اصولوں کا مقابلہ با ہم کیجیتو معلوم ہو گا کہ تمام اللہ عالم کا سلسلہ نسب ایک نہایت قدیم ہوئی پڑھی ہوتا ہے اور تمام اقوام عالم ایک زمانے میں ایک واحد قبیلہ تھیں، ان سب کا مشترک مورثہ اعلیٰ تھا جس کو تواریق، زیور، انجیل اور قرآن پاک نے ”آدم“ کے نام سے موسوم کیا ہے اور ہندو مطہری اس کو ”منو“ کا نام دیتا ہے اور اسے آدم (پرانا) منو (انسان) بھی کہتے ہیں۔

سرنگوین میں مذکور ہے کہ خدا نے جناب آدم کو پیدا کرنے کے بعد تمام زندہ جانوران کے پاس پیش کیے تا کہ دیکھے کہ آدم ان کو کیا نام دیتے ہیں۔ چنانچہ آدم نے ہر جانور کا نام رکھا۔ قرآن پاک نے اس بیان کی یوں اصلاح کی کہ فرشتوں کو جب خبر دی کہ میں بشر کو خلافت سے نوازوں گا تو انہوں نے کہا کہ بشر تو فتنہ فساو کرے گا ہم تیری تسبیح و تقدیس کرتے ہیں۔ مطلب ان کا یہ تھا کہ خلافت کا حق ہم کو ملنا چاہیے، ہب اللہ نے سب چیز پیش کر کے فرشتوں سے کہا کہ اچھاں چیزوں کے نام بتاؤ، وہ نہ بتا سکے آدم کو پہلے سے خدا نے اساعی تعلیم دے رکھی تھی ان سے کہا کہ ان فرشتوں کو ان چیزوں کے نام بتاؤ، آدم نے نام بتائے اس طرح ان کا اختلافی خلافت ناہست ہو گیا۔ اس بیان سے ہم کو حسب ذیل حقائق معلوم ہوئے۔

- (۱) اللہ نے آدم کی فطرت میں معرفت اشیاء کا شوق و دیجت کر دیا۔  
 (۲) اس شوق کے ساتھ امام تجویز کرنے کی صلاحیت بھی دے رکھی تھی۔  
 (۳) جہاں تک بولنے اور بات کرنے اور چیزوں کے نام جاننے کا تعلق ہے فرشتے تک بشر کے شاگرد ہیں مختلف زبانوں کی مشترک اہل تک جب ہم پہنچیں گے تو معلوم ہو گا کہ افعال اور حروف سے پہلے اسماء وجود میں آئے اور یہی اسماء مختلف تحریرات سے گزر کر افعال، اوصاف، احوال اور ایک لفظ کا وسر لفظ سے رابطہ قائم کرنے والے حروف بنئے۔ آپ نے فارسی کا پیغمبر عبارہ بنا ہوا گا

خدا شرے بر انگیز و کر خیر ما دن باشد

عہای دور میں ایک فتنہ اجرا، بحث یہ چلی کہ کلام اللہ مخلوق ہے یا غیر مخلوق، عام اہل سنت نے اس بحث کو بدعت اور غیر ضروری قرار دیا۔ بعض اکابر اہل مت نے حقیقت سے کلام اللہ کے مخلوق ہونے کی تزدید کی۔ معززہ کے ایک طبق نے مدحی دلائل کے بجائے الخوی دلائل سے ثابت کیا کہ قرآن مجید جس زبان میں اتر اس زبان کا غائر مطالعہ بابت کرتا ہے کہ اس زبان کے الفاظ کی قسمیں چار ہیں:

- ۱۔ کچھ الفاظ انسان کی اپنی طبعی آوازوں کی ترقی یا فرض صورتیں ہیں۔ مثلاً جب بچہ پیدا ہوتا ہے، اور ودھ پینے لگتا ہے تو اکثر وہ عامِ غنوگی میں عمِ عمجمی آوازیں کھاتا ہے جس سے صبر (ودھ کی خواہش) (عام) پینے کی خواہش، ماء (پانی) ام (ماں) وغیرہ الفاظ اسی ایک عمِ عمجمی بدلی ہوئی صوتوں میں مشتق ہوئے اور مشہوم اول کے سباب، مٹانگ، لوازم اور اشیاء پر دلالت کرنے لگے۔

۲۔ کچھ الفاظ انسنی ہوئی آواز سے بنے مثلاً قطب، قطب، قطب، قطب، قطب، قطب وغیرہ۔ میرے سامنے کا واقعہ ہے، ایک لوگ کا درہ ساتھ، میں نے پوچھا کہ بچے کیوں روتا ہے وہ لوگ کا ذکاؤ کوئی بھرپوچھنی کو اونٹی اچک کر بھر سے اڑ گیا اس بچے نے وہی کہنا چاہا اوتی بول گیا۔ ماں باپ سے روٹی کا لفظ ساتھا کوئے کواس کی آوازن کر کا ذکاؤ کا نام دیا پر بھرپورہ بھرپورہ کی آواز سے اڑنے کے مشہوم کا دیا کیا۔

۳۔ کچھ عرصہ بعد اس نے اپنی ذہانت سے الفاظ ایجاد کیے مثلاً ہوٹ ملک، زبان کتنا لو سے ملا کر جلق سے کچھ لٹکنے کی آواز کا کل کرانسان نے کہا مبلغ، نگل گیا غصب اور غضب پر غور کیجئے خصہ میں آدمی جلق سے چلتا ہے۔ (غ) دانت پیتا ہے۔ (ض) ابوں کو چالا لیتا ہے (ب) اس کیفیت کو غصب کے لفظ سے ادا کیا آواز امدر سے بدر ترخ بامبر کل رہی ہے۔ بغض و غصب ہے جسے آدمی اپنے امدر چھپائے ہوتا ہے، لکھیے لب سے آواز نگلی (ب) اپنی آواناس نے نگل لی (غ) دانت پیس لیا (ض) اس طرح لفظ بغض کرانسان نے وضع کیا جو کہ امدر دبے ہوئے غصب کا نام ہے۔

۳۔ کچھ الفاظ نجوت ہیں یعنی کئی الفاظ بہم کرایک لفظ بن گئے اس کی ایک مثال عربی لفظ امعہ ہے سایے آدی کو امعہ کہتے ہیں جو کہ ہر سی ہوئی بات کو بے سوچ سمجھے مان لیتا ہے گویا قائل سے کہتا ہے۔ ابی معک میں تم حاراہم خیال ہوں ایک مقولہ ہے جسے بعض روایات نے حدیث مرفعہ متصل ہادیا ہے کہ کن عالما او معلم ولا تمنِ امعہ یعنی عالم ہو یا حلم ہو بے تحقیق ہر کس لا کس کے ہم نواہ ہوئے

لائل کو سمجھو بہائیں تو لو  
سمجھ بوجھ کر بولتے ہو تو بولو

غرض اس قسم کی مثالوں سے معزز نے یہ بات ثابت کی کہ تمام زبانیں انسان کی طبی آوازوں، اشیاء سے سنی ہوئی آوازوں، ذہین انسانوں کی مصنوعی و صناعیوں اور الفاظ کے خلط ملٹ سے پیدا ہوئیں، پھر اہتفاق کا سلسلہ شروع ہوا اہتفاق کی تین صورتوں بیان کی گئی ہیں۔

۱۔ اہتفاق صیریج یہ علم، عالم معلوم، علامت اور تعلیم، تعلم جیسے ہم مادہ الفاظ جو تحریر حرکات اور حروف زیادت کی کی بیشی کی وجہ سے متعذز ہو گئے اور بعض معنوی خصوصیات کی کی بیشی کے ساتھ ایک ہی مضموم پر دلالت کرتے ہیں۔ جیسے فارسی میں دانس کہہ لیجیے اور دو میں چاننا جو کہ دراصل گیان سے مشتق ہے جو انگریزی Know کی اصل ہے۔

۲۔ اہتفاق کبیر یعنی لفظ کے کالٹ پھر سے مختلف ہونے والے الفاظ مثلاً ملک، لفق، مغل، لفف، قتل جیسا الفاظ ان ماوس کے بنیادی الفاظ سلبیا ایسا ہائی ایک ہی مضموم ادا کرتے ہیں۔

۳۔ اہتفاق اکبر۔ مثلاً مص (چھا) مسح (با تھبھیرا) مسک (پکنا) محس (ملنا) مس (بدن) کا بدن سے ملنا) مص (چونا) وغیرہ الفاظ، ایک مادہ کے ایک لفظ کو لے کر اس کے بعض حروف کو ماٹی حروف سے بدلتے جائیں۔ بنیادی الفاظ کے معانی پر غور کیجیے۔ سب میں ایک نایک مضموم مشترک ملے گا جس پر وہ الفاظ انھیا لیا اٹھانا ایک معنی پر دلالت کرتے ہیں۔ نھیکنا اٹھانا ایک معنی پر دلالت کی مثال کے لئے چند الفاظ پیش کر کافی ہے۔ جس مطلب کو قرآنی لفظ ای (اپسند کیا) ادا کرنا ہے عبرانی میں اسے لفظ لای (خیں پسند کیا) ادا کرنا ہے۔ قرآنی عربی میں ”خیف“ شرکانہ دین چھوڑ کر موحدانہ دین قبول کرنے والے کا القب ہے عبرانی میں دین برحق سے مرد کو خیف کہتے ہیں۔ دونوں زبانوں کو بلوظار کیجیے مشترک مضموم ایک دین چھوڑ کر وہ مساوی دین قبول کرنے والا ہے۔

اہتفاق کی ان تینوں صورتوں کا ذکر تقریباً کبیر میں کسی موقع پر امام رازی نے کیا ہے۔ فسوس ہے کہ مذہبی تھہمات نے معزز نے مذہبی کتابیں نایود کر دیں۔ اگر وہ کتابیں موجود ہوئیں جن میں انھوی دلائل سے زبان

کی ابتداء اور اس کے ارتقاء پر مفرزلہ نے روشنی ڈالی تھی تو آج ہمارے پاس فلسفہِ لغت کا ایک اچھا ذخیرہ ہوتا۔  
لے دے کے آج ہمارے ہاں راغبِ اصنافی کی مفرز داتِ قرآن اور اپنی حنفی کی خصائص وغیرہ بعض کتابیں رہ  
گئی ہیں جن سے ہم کو کچھ اس فن کا اندازہ ہو سکتا ہے جس کے موجودہ مفرزلہ تھے اب ہم اختلافِ اللہ سے حقیق  
معلوم کرنے کے لیے مغربی محققین کی خوش چینی پر مجبور ہو گئے ہیں لیکن

آنار و پانا پ کے دریونہ علم و خبر  
ہم تما دادست ما در و طب گلرو نظر

انسان کو بولنا کیسے آیا؟ اس سوال کا مجمل جواب آپ کے سامنے ہے۔ اس جواب میں اگر کچھ  
صداقت نظر آئے تو آپ نا زد دماغ ہیں تو قع ہے کہ آپ اتنی زندگی پائیں گے کہ مزید تحقیق کر سکیں، یو یعنی میں  
باتِ محض نقطہ آغاز کر گیں۔ اب مزید تحقیق آپ کا کام ہے اس موقع پر اگر آپ کو علامہ شبلی نعمانی تغمدہ اللہ برحمۃ  
کے دو اشعارِ نادوں تو شاید مفید ہو گا۔ مولانا نے یہ شعر ہم ندوی طالبان علم کو چاڑب کر کے سنائے تھے۔

کیے تھے ہم نے بھی کچھ کام جو کچھ ہم سے بن آئے  
یہ قصرِ جب کا ہے جس وقت تھا عہدِ شباب اپنا  
  
مگر جو کچھ امیدیں ہیں وہ سب کچھ آج تم سے ہیں  
جو ان ہو تم لب بام آپکا ہے آفتاب اپنا

اب دوسرا سوال بھی جو کہ آج کی صحبت کا مطلوب ہے وہ یہ کہ قلم کا استعمال اور فنِ حجری انسان کو کس  
طرح معلوم ہوا، اس سوال کا جواب بھی ہم کو قرآن مجید میں ملتا ہے افرا و ریک الا کرم اللہی علم بالقلم  
علم الانسان مالم یعلم (طلق ۲۲۵) اس آئت سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے جس طرح خود انسان کو بیان کی  
تعلیم دی اسی طرح استعمالِ قلم کا بھی اولین معلم وہی ذات ہے جس نے انسان کو قرآن کی تعلیم دی۔

دیباں مختلف رسمِ خط رائج ہیں۔ آپ شاید پسند نہ کریں رسمِ خط کے لئے میں ہندی یا انگریز لفظ  
”پیاس“ بہتر سمجھتا ہوں۔ آپ کے ہندوستان میں اور پاکستان میں جو رسمِ خط معمول ہیں اردو کے سواہر رسم الخط  
کا سلسلہ اشوبی زمانے کی لائف پر لکھی ہوئی حجریوں سے جاتا ہے۔ اشوبی حجریوں میں دو رسم الخط میں ملتی ہیں سائیک  
فروشی (خوشی) دوسرے برائی فروشی رسم الخط کی حجریوں پاکستان میں پائی جاتی ہیں۔ میں نے یہ رسم الخط میں  
دیکھا ہے اور ولائکن اموی یونی والے لامع شفق کے مشورہ کے مطابق میں کسی دوسرے کے قول کی سند پیش نہیں

کروں گا۔ برائی رسم الخط مغربی الشیا کے رسم خط کی مدد سے حل کیا گیا۔ مغربی الشیا میں جو حیریں میں ہیں وہ وہ طرح کی ہیں (۱) خط منفصل کی حیریں جو ہماری اردو پچی کی اصل ہیں (۲) خط منفصل کی حیریں جیسے سانی، معین، لیانی، کھانی ہیبرانی رسم خط یہ سب ابجدی رسم الخط ہیں میں کے حروف الگ الگ لکھتے جاتے ہیں۔

جس رسم الخط کو میں نے تو راتی استعمال کے مطابق کھانی رسم الخط کہا ہے امیں یورپ اے فونٹیشن کہتے ہیں، جس کو مغرب کر کے فونٹیشن کہا جاتا ہے۔ یورپ میں یہ رسم خط ساحل محنت سط پر آبا ذجاڑ نے ۲۰۰۵ قم میں یورپ میں پہنچایا۔ سب سے پہلے امیں یونان نے یہ رسم الخط سیکھا۔ ابجدی رسم الخط کے موجوداب تک فونٹیشن لوگوں کو سمجھا جاتا ہے مون جوزہ، ہڑپا اور چانہوں جو دلو سے جو نقوش ہیں میں ہیں ان کو حل کرنے کی بہت ہوں نے کوشش کی تھیں کسی کی قرأت صحیح تعلیم نہیں کی گئی تھیں عموم خود میں نے بھی ان کو پڑھ لیا ہے کچھ مخلات کے سبب اپنی تصریحات امیں علم تک نہیں پہنچا سکا۔ میری قرأت کے مطابق ان مہروں کی زبان مغربی الشیا کی زبانوں سے ملتی جلتی ہے اس بات کے منوالے میں ابھی کامیں حائل ہیں لیکن سنہی مہروں پر جو نقوش ہیں ان میں مغربی الشیا کے ہر رسم الخط کے نقوش ملتے ہیں۔ سبائی بادشاہوں میں سے کوئی ایک کے اسماء میں سے ایک لفظ ”ذرع“ لکھتا ہے ”ذال“ کی سبائی صورت انگریزی کے کپڑل H کی ہے انگریزی حرف C کو الٹ کر داکیں سے لکھنے سے سبائی ”ر“ بن جائے گا۔ ہندوؤں کا ترشول آپ نے دیکھا ہوا گا۔ <sup>۳</sup> ترشول کی صورت سبائی جائے چھٹی ہے، ایک سنہی مہر پر <sup>۴</sup> کالفاظ لکھتا ہے۔ سرجان مارشل نے ان مہروں پر پانچ سبائی حروف <sup>۵</sup> ۲۰۰۶ ملہ دیکھے، سمجھا ہیں مترقب مہروں پر دیکھے، ایک مہر پر یہ پانچوں نقوش ہوتے تو میں ان کو پنج سریجن کلید راز پڑھتا۔ رومن رسم الخط کے تمام نقوش A سے لے کر Z تک سنہی مہروں پر ملتے ہیں ان مہروں پر کوئی ابجدی حیری ہے لائیں، یہ مسئلہ ابھی فیصلہ طلب ہے اس میں ہبہ نہیں ہے کہ یورپی رسم الخط کے نقوش ابجد سنہ سے مغربی الشیا میں اور پھر وہاں سے یورپ پہنچے۔

ابتدائی چار حروف کے یونانی نام الماء، بیبا، گما اور ظالا خبر دیتے ہیں کہ نقوش اپنے ناموں سمیت آلف، بیت، چیم، والت بولنے والی قوم کے ذریعے یورپ پہنچے۔ ان حروف کو یورپ میں فتحیوں نے پہنچایا۔ یورپی مفتحین فتحی رسم الخط کا مصری رسم الخط سے ناط جوڑتے ہیں مگر یہ بھی خیال ہی خیال ہے اس کی کوئی نہیں دلیل نہیں ہے۔ یورپی رسم الخط کے نقوش اور مصری رسم الخط کے نقوش کے درمیان بہت فرق ہے، لیکن سنہی مہروں پر یہ حروف تقریباً ہو بولتے ہیں، اس بات کو ثابت کرنے کے لیے آپ کے سامنے مدد دہروں کے نو شترے پیش کا ضروری ہے۔ حروف کی ابجدی ترتیب معروف ہے۔ اس ترتیب کے موجود عام طور پر ہو اسرائیل کو خیال کیا جاتا ہے۔ کیوں کہ زیور ۱۹، ۳۶، ۳۳، ۲۶، اور نوح یہ میا ماب، اب، باب، ۲، باب ۳، باب ۴،

کے دو دو مصروع کے باعث بائیکس اشعار ہیں ہر شعر کی ابتداء ہر تیبا بچد سے ہوتی ہے۔ زیور ۱۱۸ میں ۱۷۴  
مصروع ہیں۔ ہر آٹھ مصروع تیبا بچد کے ایک ایک حرف سے شروع ہوتے ہیں۔ تیبا بچد کی قدامت  
ان زیوروں کے مطابق ۲۰۰۰ قم سے پہنچ عرصہ قبل تک پہنچی ہے۔

یعنی حروف ابجد کا مولف کوئی عبرانی نہیں ہے بلکہ یہ کسی عرب کی مدونین ہے کلمات ابجد کے متعارف تلفظوں نے ان کو بے معنی ہنا دیا ہے خط متعلق کے موجود نے دراصل ۲۲ حروف سے ایک با معنی جملہ زندگی ابجد کے مطابق لکھا تھا جس کو اعراب دے کر ہم پوچھ سکتے ہیں:

الجذب هُوَ حُطٰي كِلْمَنْ صَعْ لَعْ فَرْت

اے باجاو مرگیا حلی رخم خورده بھاگا کترایا تو نے کاٹ دیا۔

یہ ایک قصر سے مlix و فقرہ ہے جس کو ہرانے کی ضرورت نہیں ہے۔ بہر حال عربی زبان میں اس ترتیب کا لامتحنی ہوا ظاہر کرنا ہے کہ ترتیب ابجد کی مذہبین کرنے والا کوئی عرب مسلم خاطل تھا۔ عربی روایتیں اسے مر امر بن مرہ کلام دیتی ہیں جو عراق کا باشند تھا ایک عربی شاعر کہتا ہے۔

تعلمیت با چاروں آل مرامر و سودت اثنوی و سوت پنکھی

میں نے باچا دا اور مر امر کی اولاد سمجھی ائے کہیز سے کا لتو کر لے اگر لکھنا نہیں آیا۔

مخدوضطع کا اخاذ اس ترتیب کی عدی قیمت کے خیال سے مسلمان عربوں نے بعد میں کیا، مخدوضطع  
بے معنی الفاظ ہیں جن کی بدولت باقی چیز کلمات بھی بے معنی ہو گئے۔ معلوم زمانے سے اس ترتیب کی ابتدائی ۹  
حروف گنتی کے اعداد پر، بعد کے ۹ حروف عشرات پر اور اس کے بعد ۹ حروف صفات پر اور ۲۸ واس حرف ہزار پر  
طلالت کرتا ہے۔ ابن مدیم نے فہرست میں مختلف قلموں کی نقش رکھاتے ہوئے سندھی ابجد بھی نقش کی ہے اس  
کے پہلے و نقش عربی قسم کی یکائیوں کے مطابق ہیں۔ دوسرا و نقش میں یکائیوں کے تسلی ایک ایک صفر ہے  
بعد کے و نقش میں یکائیوں کے تسلی و صفریں ہیں۔ ۲۸ ویں نقش میں پہلی یکائی کے تسلی تین صفریں ہیں ۴۴۴ کو  
ابن مدیم کے مطابق الحقق پر ہاجا سکتا ہے جس کا عدی مدلول ۱۱۱ ہے ہمارے موجودہ نقش ارقام ابن مدیم کے  
مطابق سندھی حروف ابجد تھے۔ عربوں نے نقش کے تسلی والی صفوں کو اٹھا کر دائیں رکھ دیا اور اب بے شمار اعداد کو  
لکھنے کی صورت پیدا ہو گئی۔

بہر حال میری رائے میں حروف ہجاءور ارقام کے موجود سندھاور پنجاب کے قدماً تھے۔ سادہ حروف ہجاءور نقوش ارقام سندھ سے جنوبی عرب ہوتے ہوئے سواحل مدیترانی سطح تک پہنچا اور مسترد پار کر کے یونان سے ہوتے ہوئے سارے یورپ میں پھیلے۔

حروف ابجد کے عربی اور عبرانی اسماء ظاہر کرتے ہیں کرنقوش دراصل اشیاء کی صورتیں تھے۔ چند اسمائے حروف کے معنی بھی مجھے۔

آلف عبرانی میں بیل، عالف عربی میں چبدہ بیل کے سروار تجویضی کی شکل بدلتے بدلتے رومان الفا

بنی (الله بنی) + فتحی A روم

بیت: عربانی نام گمراہ، باکہ عربی میں جانور کا پڑا

گیبل: عربانی اوہنث جیم عربی میں اوہنث

والٹ: عربانی پچانک

جیست: □ دو منزلہ مکان

طیبھ: سانپ

یود: ہاتھ

کف: چھلی، ترازو کی ڈمڈی

لام: عالم ساحب علم

میم: پانی

نون: چھل

سک: چھل

عن: آنکھ

ف: مر

صادی: پکارتے والا۔ صدارتیے والا۔

قوف: کان کا اٹھاہو لختہ، یا گرد و سر

ریش: سر کے بال

ناد: X کائن

جس طرح یوں کا آغاز تھی اشیاء سے ہوا اسی طرح فین چوری کا آغاز جیسا کہ اسمائے حروف سے ظاہر

ہے تکمیل اشیاء سے ہوا، امر اُقیس نے اپنے ایک مصری میں اپنی ایک محبوب کو خط تشاں جیسی خوبصورت بتایا ہے۔

اُن حاکیک ہدایت نے قلعہ ناطع کی تعریف میں ایک لفظ کے اندر راس کے نشتوں کا ذکر کیا ہے جن میں اہکال اشیاء

اور ہیکاری تکمیل کا بھی ذکر ہے۔ مصری خط تشاں کو اس یورپ نے ہیروگلیفی (Heiroglyph) کا نام دیا ہے۔

میری نظر سے کئی ہیروغلافی حجریں گزر چکی ہیں۔ مصری حجریں کچھ ابجدی اور کچھ ششم ابجدی ہیں۔ مصری حجریوں میں اگر ابجدی حرف عالی (عنین) لفظ مل گا تو اس کا مطلب بتانے کے لیے رسانے آنکھی صورت ملے گی۔ آنکھ کی ٹھل چوکھے میں ہوتا مراد آنکھ ہے۔ چوکھے کے باہر ہتواس کے معنی دیکھنا آنکھی پتلی غائب ہے تو معنی ہیں اندھاپن، آنکھ کے تلے قطرات کی ٹھل ہے تو اس کا مطلب ہے روا اور جو غم نیز وہ مفہوم ہے جسے قرآن مجید میں عنین چاریہ (ہفتی نہر) کا لفظ ادا کرتا ہے۔ کان معنانت ﴿ ۷ ﴾ کی ٹھل جو مصری حرف ظُ بھی ہے زمن و آسمان کی ٹھل ہے، حجری اگر واکس طرف سے شروع ہوتی ہے تو وائیں گوشے میں کول فائزہ صحیح کا مطلب دلتا ہے، وسط میں یہ فائزہ ہو تو اس کے معنی ہیں و پھر، ماکس گوشے میں ہو تو اس کا مطلب شام ہے۔ وسط میں ایک صلیب ٹھلی ہے تو اس کے معنی ہیں رات اور نار کی اس طرح لوگوں نے تعارف تا مل تکمیل اشیاء کی صورتیں منقوش کیں بلکہ بعض خیالات و افکار کو ظاہر کرنے والے نقش بھی وضع کر لیے تھے۔ مثلاً بیت اللہ کا لفظ لجیے یا مقدم کے مددوں یا عبادت گاہوں پر ایک جھنڈا گاڑتے تھے اس جھنڈے کی ٹھل ﴿ ۸ ﴾ ایسی بات تھے جسی کہ ایک کھڑی لکیر کے سرے پر ایک مشکل گاریے سے بنتی ہے۔ مگر کی ٹھل ایک چوکھے کی تھی چوکھے میں جھنڈا رکھ دیا۔

**﴿ ۹ ﴾** مصری لفظ چستتر بن گیا یہ نقش لفظ نہیں بلکہ نقش معانی ہے۔ ابجدی لفظ چستتر کے سامنے ملے گا۔ آپ عبرانی اور سبائی میں اسے بیت ال، عربی میں بیت اللہ اور فارسی میں خانہ خدا پڑھ سکتے ہیں۔ **﴿ ۱۰ ﴾** اور اس کی بدی ہوئی صورت **﴿ ۱ ﴾** جو بدل کر دوں میں ۱۰ چجازی میں لبی حرف لام کا رومن نام ال عبرانی اور سبائی ال سا میں بمعنی ال سے ماخوذ معلوم ہوتا ہے۔ اس طرح کے ایک اور مفہوم نہ نقش جن کو آپ اپنی محبوب انگریزی میں آئینہ یا گرافی کہ سکتے ہیں ال مصر نے وضع کر لیے تھے اور قوموں نے بھی وضع کیے ہوں گے لیکن چوں کہ مصری حجریں کافی مل چکی ہیں اس لیے ہم کو مصری حجریوں سے یہ حقیقت معلوم ہو سکتی ہے۔ ایک زمانہ تھا جب حجریں الفاظ کو نہیں بلکہ خیالات کو اس طرح قلم بند کرنے والے نقش کا مجموعہ ہوتی تھیں جن کو ہر قاری اپنی زبان میں پڑھ سکتا تھا مثلاً موئی جوڑو کی ایک سر پر ایک عبارت مکتب ہے۔ **﴿ ۱۱ ﴾** **﴿ ۱۲ ﴾** اس کا پہلا نقش ایک چوپا یہ ہے۔ دوسرا نقش پتے کی ٹھل کا ہے دنوں کے درمیان ایک ترشول اور اس کے سامنے چھوٹی چھوٹی دلکشیں ہیں اس حجری کو آپ خود اپنی زبان میں پڑھ سکتے ہیں چوپا یہ کھانا ہے درخت کے پتے۔ ابتدائی دو رکی حجریں اسی نوعیت کی تھیں۔

اہکال اشیاء بدلتے بدلتے بعض نقش بن گئیں جن کی ظاہری ٹھل اصل سے بہت مختلف ہو گئی نقش دیکھ کر اس کا شہر کا سمجھنا مشکل ہو گیا لیکن متوں تک نقش کا تدبیم مفہوم لوگوں کے ذہنوں میں قائم رہا۔ اس طرح تشاہی رسم الخط بدلتے بدلتے رکی ہو گیا اور یہ رکی نقش قدیم تشاہی مطلب کا ایک مدت تک ادا کرتے رہے۔

انسانوں کی زبان میں روز بروز الفاظ کا اضافہ ہو گیا۔ طالبِ جن کو قلم بند کرنے کی ضرورت ہوتی ہے کیونکہ تو تکمیلِ معانی کے بجائے الفاظ کو قلم بند کرنے کی ضرورت محسوس ہوئی اور ان بے شمار نقوش میں سے جن کو تکمیلیں افکار استعمال کرتے تھے چند کو سادہ بے معنی آوازوں کے لئے خاص کریا اب تک کی معلومات کے مطابق معدودے چند حروف کے لیے معدودے چند نقوش کو خاص کرنے والے عرب کے باشندے تھے۔ عرب کا مامن کر آپ کو حیرت تو ہو گئی گھری حیرت آگے چل کر خود بخوبی درپیش ہو گئے گی قدم تراجمدی گھری یا تو مصر میں ملی ہیں یا عرب میں مصری ابجدی گھریوں میں مشہوم نہ تکمیلی نقوش مخلوط ملتے ہیں، بس، شام جہش اور دیگر مقامات کی سائی گھریوں میں مشہوم نہ افکال کی آمیزش نہیں ملتی۔ مصری نوشتوں کی قدامت ۲۵۰۰ ق م تک پہنچتی ہے۔ طویل گھریوں میں خانوادے کے زمانہ سے ملتی ہیں جو کہ حضرت امام ایم کا زمانہ ہے۔

عرب میں گھریوں میں ابھی تک اتنی نہیں ہیں جتنی مصر میں ملی ہیں ابھی تک کوئی طویل صحیح مصری کتاب الاموات جیسا نہیں ملا ہے۔ عربی تاریخ سفر و اقلام ابھی تک جدید اکتشافات کی بحث میں ملک بھگت قرار پایا۔ گھریوں میں جن میں شماں میجن کے اسماء ہیں قدم تراجمدی شماں میجن کا زمانہ ۳۰۰ ق م کے لگ بھگت قرار پایا۔ مصر کے تھار ہوئی خانوادے کی ایک گھری کی وسٹریں اصلی حروف میں پھر ان کی قراءات عربی خط متصل میں ہیں جسے آپ خط نسخ کہہ لیجئیں گل کی ہے۔ سانچ اکمل نے سبائی گھری بھی غلط لکھی ہے اور اس کی عربی قراءات بھی غلط لکھی، اکمل کو شائع کرنے والے صحیح کی گھریوں سے ایسا ظاہر ہوتا ہے کہ اس شخص کو سبائی کا علم ہمہ انسانی سے زیادہ تھا لیکن وہ ان سڑکوں کی صحیح نہیں کر سکا۔ میں نے معروف نقوش حیری اور بعد ای کی قراءات و نوں کو سامنے رکھ کر ان سڑکوں کو لینا پڑا ہے۔

اوہلکت رعفان روقریکوں و حقیق عہدار رنہائیں و فرم  
روش رعفان را و فریکوں را و آئین عہدار کار خانع را و ستر دیکا جانا ہے  
بہت ممکن ہے کہ مصری گھریوں کا Perehukl اور اس کتبہ کا فریکوں ایک ہوں اگر ایسا ہے تو  
رعفان اور فریکوں کا زمانہ ۸۰۰ تا ۷۰۰ ق م کے لگ بھگ ہوا۔

وکان پر قشائیں میں ایک لکھم لکھی ہے۔ جس کا ایک شعر یوں چھپا ہے۔  
ہمہ ای نے قصر ناعظ کی تعریف میں ایک لکھم لکھی ہے۔  
وکان پر قشائیں میں جنابہ ل ملک مصر و فرات فسالا  
مصلح علام کو اس شعر کی الخوبیت کا احساس نہیں ہوا اخیر صحیح چھوڑ دیا شعر کو یوں ہوا چاہیے۔  
وکان پر رعفان میں جنابہ ل ملک مصر و فرات فلاسطا

ترجمہ: اس میں رعفان رہتا تھا جس کی چوکھت ملک مصر اور ملک مصر کے افراد کی حافظتی

باندھ میں دیکھئے حضرت داؤد کے شہر اور حضرت عیسیٰ کے مولد بیت اللحم کا نام یہاں افرات اور افراد تھا۔ مصر کے قریب و جوار میں شاہانِ میمین کے کئی کتبے ملے ہیں ۱۵۵ قم میں جب کر خورس کے یہیں میں نے مصر کو فتح کیا، جنگ میں ایک طرف سے شاہِ میمین بھی شریک تھا۔ انہوں کی مرے پاس اصل کتبہ نہیں کہاں شاہِ میمین کا نام تھا، لیکن حال سبا اور شاہانِ مصر کے رابطہ بہت قدیم ہیں۔ عربی تحریروں کی تاریخ مدون کرنے کے لیے مزید اکتفاقات کی ضرورت ہے۔

سر زمین بامل کی تحریروں کی قدامت مصری تحریروں کے برابر ہے۔ بلکہ اس سے کچھ نیادہ ہی ہے۔ وہاں میمی (Cuneiform) رسم الخط رائج تھا، چوں کر میں نے پھیشم خود کوئی میمی تحریر نہیں دیکھی ہے اس لیے اس کی بابت میں کوئی ذاتی رائے نہیں رکھتا اور وہ مروں کے بیانات پیش کرنے کے لیے وہاں کی تحریریں پڑھنے والوں کی کتابیں درکار ہیں۔

اب آئیے عرب میں جو کہ مصر، فلسطین، شام، عراق، طیخ فارس و عمان بھر ہند اور بحر احمر کے درمیان واقع ہے۔ اس ملک کے باشندوں کا آس پاس کے ملکوں سے ہمارے واسطے بہا ہے۔ عرب تجارتی میمی اور سمندری راستوں سے جوپی ہند، افریقہ اور مصر تک معلوم زمانے سے تجارتی سفر کیا کرتے تھے۔ یہ قوم فرم تحریر سے ناقص نہیں ہو سکتی۔

عام طور پر خیال کیا جاتا ہے کہ عرب باشد دے جاہل میں تھے۔ لکھا پڑھنا نہیں جانتے تھے۔ یہ خیال دراصل جاہل و عظوں کا عطیہ ہے، جس قوم میں ایسے لوگ تھے جن کی بابت خدا فرماتا ہے و بالتجھم پہنچوں جن لوگوں کو خطاب کر کے خدا کہتا ہے کہ ”آسمانوں اور زمین کی ساخت میں نہ نایاں ہیں ان فردیندوں کے لیے جو اللہ کو یاد رکھتے ہیں کھرے ہیں تو کھرے، بیٹھے ہیں تو بیٹھے اور لیٹھے ہیں تو لیٹھے اور آسمان اور زمین کی ساخت میں غور کرتے ہیں۔“ وہ لوگ جن کھدا اپنی نایاں گناہ کان سے کہتا ہے کہاں عالموں کے لیے نایاں ہیں جو اللہ سے کام لیتے ہیں سان کے لیے نایاں ہیں جو عکس سے کام لیتے ہیں۔ جن کو خس قبر اور سخوم کی رفتاریں یا دلاکر بتایا ہے کہ ذالک تقدیر العزیز العلیم، ان کو ہم اپنے نانے کی بوی میں جاہل کہتے ہوئے باک محبوں نہیں کرتے۔ قرآن نے جس مفہوم کے لحاظ سے عرب کو قومِ محبلوں کہا ہے یا عمر بن ہشام عرف ابوالحکم کو جس معنی کے لحاظ سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ابو جہل کا لقب دیا اس معنی کے لحاظ سے اس زمانے کے بہت بڑے بڑے مفکرین اور اس علم و فریاد کو سمجھی اجنبی کہا جا سکتا ہے۔

یہیج ہے کہ جس رسم الخط یعنی خط متعلق میں قرآن لکھا گیا اس کو جانے والے عہد نبوت کے آغاز میں بہت کم تھے۔ لیکن یہاں میں عراق میں شام میں بولجیان کے علاقہ میں ارض شہود میں جو نوشته ملے ہیں انہوں نے

ثابت کر دیا ہے کہ عرب میں ہامعلوم زمان سے اختصار کے ساتھ واقعات کو قلمبند کرنے کی عادت تھی۔ جس قوم کو بتایا گیا ہے کہ فرشتے تمہارے اعمال قلم بند کر رہے ہیں۔ کرنا کافی تھا میرے ایک ایک عمل کو لکھ رہے ہیں۔ قیامت کے دن تم میں سے ہر ایک کا اس کا نام ہائے اعمال ملیں گے اور تم ان کو پڑھ لو گے۔ جس قوم کے متعلق خدا کہتا ہے مل یہ کل امریٰ مُحَمَّد ان یوئی صحفاً مُنشَرہ۔ (مد ۵۲۹) جس قوم نے اپنے رسول سے کہا تھا کہ او ترقی فی السمااء ولنَّ نوْ مِنْ لُوقِيْكَ حَتَّیْ تَنْزَلَ عَلَيْنَا كَابَأَنْقَرُوهُ۔ (فی اسرائیل ۹۳) جس قوم کے عالم بے عمل کی باہت خدائے کہا کَمَثْلُ الْحَمَارِ يَحْمُلُ اَسْفَارَ (الْجَمِيع) اس کے متعلق یہ خیال کرو ہندوستان کے چوہڑوں پھاروں جیسی بالکل جاہل قوم تھی نہایت عجیب تصور ہے۔

جن پیغمبروں کا قرآن میں نام ہے ان میں سے ایک حضرت اوریش کی باہت عربی رواہت ہے کہ خطاٹی اور فن حجری کے موجودہ ہیں ساس رواہت کو آپ ستر دکھنے ہیں مگر اس سے یہ تو معلوم ہوتا ہے کہ عربوں کا خیال کیا تھا۔ ایک پیغمبر حضرت ایوب تھے جن کا زمانہ حضرت موسیٰ سے پہلے تھا جانا ہے۔ سفر ایوب میں دیکھیے وہ جو مس کی سرزین میں بنتے تھے جو کہ کلدانخواں کی سرزین (ارض بابل) اور اہل سما کی سرزین میں کے درمیان واقع تھی (سفر ایوب ۱:۱۵، ۱۷) ان کی تین بیٹیاں تھیں ایک کا نام یحاء ایک کا قرن فوک اور ایک کا نام مصیع۔ بالکل کے اکثر شخصی اسماء مقامات کے اسماء بن گھے۔ یحاء ہے ہونیا نامہ کا ولیس ہونے کی وجہ سے یہاں ملا۔ جنوبی عرب کے شرق و شمال میں ارض بابل کے مغرب و جنوب میں واقع ہے۔ قرن نام کی عرب میں کوئی بستیاں تھیں۔ بحران کے پاس میمن و مرافق نام کے وقوع تھے جن کا عربی اشعار میں ذکر ملتا ہے۔ ان قصروں کی حجریں مل چکی ہیں اور شائع ہو چکی ہیں۔ مرافق کا نام بابل تھا اور میمن قوم کا نام تھا۔ تلر کا نام قرن تھا۔ ان دلائل کی بنا پر ماں جاتا ہے کہ حضرت ایوب ایک عرب تھے۔ سفر ایوب کی زبان قرآنی عربی تو نہیں مگر بہت قدیم زمانہ کی عربی ہے۔ سفر ایوب میں ایک موقع پر حضرت ایوب فرماتے ہیں۔

مَنْ يَنْهَا لَهُ وَيَكْبُونَ مَلِيْلَ مَنْ يَنْهَا بَسْرَ وَيَحْقُرُ بَطْرَ ذَلِيلَ وَعَفْرَتَ بَعْدِ بَحْصِبَوْنَ  
ہے کوئی جو لائے اپنا خامہ اور لوگ لکھیں میرا کلام ہے کوئی جو لائے ایک فتنہ اور لوگ قلم بند کر لیں اور  
سیسہ کے پتھر پر بیٹھ کے لیے کندہ کر لیں۔

فِي حَجَرِيْكَ آغَازْ جِيْسَا كَرِتَانِيْ ہیں تکمیل اشیاء سے ہوا جو ترقی کر کے تکمیل خیالات پر پھرا بھدی حروف میں کتابت الفاظ پر مشتمی ہوا۔ فن حجری کے آغاز کا ایک طریقہ اور تھا جسے ہم سات کہتے ہیں۔ سات وہی لفظ ہے جسے عبرانی میں شمعت کہتے ہیں۔ عربی میں سات شمع ہے سوکی جو اصل میں وسم تھا۔ عبرانی شمعت جس ہے شم کی جس کا عربی تلفظ اسی ہے۔ ساتھی کی وسری کتاب جسے سفر خود کج کہا جانا ہے اس کی ابتداء اس بیان سے ہوتی ہے۔

کہ ”یہ ہیں نبی اسرائیل کے کاماء“ اماء کے بجائے عبرانی لفظ شمتوت ہے۔ عرب اپنے اونٹوں کے بدن پر جو طرح طرح کے نقوش داغھے تھے اور اب بھی داغھے ہیں ان کو ہمات کہا جانا تھا۔ نقوش دراصل اخفاصل کے کام ہوتے تھے۔ فرض کر لیجئے کہ زید کے پاس چار اوٹ تھے، شناخت کے لیے اس نے + ایمانٹان اپنے اوٹ پر داغا جس کو آپ چلپا کہ سکتے ہیں تو یہ نقوش زید کا کام بن گیا اور بعد میں اس کے اوٹ چار بیٹوں میں تقسیم ہوئے۔ ہاشم نے ۰+ دائیں ایک حلقتہا دیا کام نے + یہ صورت ہائی سالم نے + یہ صورت ہائی۔ قام نے + ہمالی ساب یہ چاکام ہو گئے۔ ہمات پہلے تو افراد کے کام تھے بعد میں قبائل کے کام بن گئے، ہونا ضرور کے سمت کا ذکر ایک شاعر نے یوں کیا ہے کہ:

### الحلقان والشعب الفاجر كرم عليها سمة الغواص

انگریزی حرف L کی محل کا کام شعاب تھا اور پوچھتے ہوئے ہانے سے یہ غاصہ کا کام بن گیا اس طرح بہت سنہات مشہور قبائل کے کام بن گئے جیسے **حصہ** جہینہ کا کام **تکمیل** نصف انہار کے ساتھ سہائی س خستہ کا۔ چون کہ ہر کام ایک نایک معنی کو تھمس ہوتا ہے اس لیے بہترے ہمات با منی الفاظ بن گئے اور ان الفاظ نے بھی آئندہ چل کر حروف ٹھجی کی صورت ہائی Tedore Bent نے اپنے سفر نام میں کہی ہاتھ اعلیٰ نقل کیے ہیں اور لکھا ہے کہ ان کو نقل کرتے وقت مجھے ایسا محسوس ہوا کہ میں سہائی حروف ٹھجی کی مخفی کر رہا ہوں۔ خود مجھے ان میں کم از کم ۱۲ نقوش سہائی ابجد کے سے ملے۔ بہت سے عربی ہمات ہم کو سندھی مہروں کی حجریوں میں ملے ہیں۔

عرب میں حجر کے متعدد طریقے رائج تھے، ایک رسم الخدا کا کام ”تل“ تھا اب تو مل جادہ منتر کے نقوش تصور کر لیا گیا ہے مگر دراصل خط میں رہت پر کسی ہولی حجر کا کام تھا۔ یہ حجر یہ صرف نقوش کے کالث پھر سے بنتی تھی ایک نقوش کوں واڑہ تھا جو کافر پر آنے کے بعد نقطہ ان گیا۔ وہر الفاظ ایک پڑی ہوئی کیفر۔ نقطے کبھی ایک کبھی و کبھی تین ہوتے سائی طرح بڑی کیروں کبھی ایک کبھی و کبھی تین تین۔ ایک کیفر کے ستما ایک اور وہ اور تین واڑے اسی طرح اور ایک دو تین واڑے۔ پھر وہ کیروں اور تین کیروں کے تین اور ایک دو تین واڑے سے اس طرح واڑوں اور کیروں کی کمی بیشی اور فویت و محنت کے فرق سے طرح طرح کی باتیں رکھواروں سے گزرنے والوں کی رہنمائی کے لیے لکھی جاتی تھیں اس طرح حجر کا کام مذکوٰ میں تھا۔

وسرے رسم الخدا کا کام حضر تھا حضر بن غالہ کی کھال کو کہتے ہیں کھال پر لکھنے کے نقوش پھر وہ پر کھو دے جانے والے نقوش سے مختلف ہوتے تھے کیوں کہ یہ قلم اور روشنائی سے لکھنے جاتے تھے۔ اس پر خط تنشیل اور تکمیل خیال کے نقوش اور ابجدی حجریں لکھی جاتی تھیں۔ لکھنے والا طرح طرح کے کمالات حجر

استعمال کرنا تھا۔ سبی خطر طاس بھی ہا جو پہلے خط مفصل تھا۔ پھر عربوں نے اسے خط مفصل ہایا جس کو ہم اور آپ بخوبی جانتے ہیں۔ عہد اسلام کے خطاطوں نے اس میں طرح طرح کے کمالات کا اضافہ کیا ان اضافوں پر کوئی خطاط ہی روشنی ڈال سکتا ہے۔

تیسرا خط کو ہم خط زیر کہہ سکتے ہیں۔ زیر کے حقیقی ہیں لوہے یا پتھر کی تختیاں، کسی بات کو ہمیشہ کے لئے قلم بند کرنا ہنا تو جیسا کہ ایوب ۲۳:۱۹ کے مطابق لوہے کے قلم سے پتھر میں حروف کھود کر اس میں سیسے بھر دیا جانا تھا۔ حجر بالغ کو زیر کہا جانا ہے۔ ایک تیج کی طرف منسوب شعر:

### زیر نامی و سفارز بور مجد فیض، الفرس

موگن جودڑو اور ہڑپا کی ہدوں کے دریافت ہونے سے پہلے تک ہندوستان اور پاکستان میں پائے جانے والے قدیم نوشتہوں کی قدامت ۲۵۰۰ قم سے پچھے متصین کی جاتی تھی۔ ہڑپا وغیرہ کی مکتبہ ہر ۴۰۰۰ قم م سے پہلے زمین میں محفون ہو گئی تھیں ان کے وجود کا علم بیسویں صدی کے ربع اول تک کسی کو نہ تھا۔ چین کا حال مجھے نہیں معلوم، عرب کے دیار میں جو حجر یہیں ہیں ان کی قدامت ۱۸۰۰ قم تک پہنچتی ہے۔ یہاں میں ۴۰۰۰ قم سے فن حجر رانج ہوا مصری حجروں کی قدامت ۲۵۰۰ قم تک پہنچتی ہے۔ عراق کے تینی کتبوں کی قدامت بھی اس سے کم نہیں لیکن یہاں کی رسم الخاتمی بآہت میں اپنی تحقیق کے نور سے کچھ نہیں کہہ سکتا۔

جدا جدا حروف میں لکھی جانے والی عبارت کو کئی طرح سے پڑھا جا سکتا ہے۔ ایک فرشتے کا نام میکائل مشہور ہے۔ یہ اس فرشتے کے نام کا یہودی اور فرانسی انتظام ہے۔ قرآن پاک نے اس تلفظ کو بالارادہ بدلت کر نام میکال ہا دیا اس کے باوجود مسلمانوں کی زبان پر میکائل چڑھا ہوا ہے کیون کہ لوگوں کو نام کا تلفظ بدلتے کی وجہہ کا علم نہیں۔

اس نام کے حروف ۵ ہیں میکال، ان پانچ حروف کوئی طرح پڑھا جا سکتا ہے

(۱) میکال: عبرانی کے مطابق تحریر عالمی وہ جو ہے کہ میل ال خدا کے (یہ شرکاء تصور ہے اسی لیے قرآن نے نام کا تلفظ بدلت دیا)

(۲) میکال: وہ جس نے ناپاس تحریر کے مطابق فرشتہ میکال کو روزی رسائی پر مولک مانگا ہے۔ نام کا یہ مطلب ہو یا نہ ہو اس تلفظ نے شرکاء تصور کو ستر کر دیا۔

(۳) میکال: مجھے میک جیسا کوئی لفظ بائبل میں نہیں ملا ہے میری عبرانی والی صرف بائبل اور سفر جہا شار کے مطابق میک ہددو ہے

بہر حال خط مفصل میں ایک عجیب یہ ہے کہ عمارت کے مفصل حروف کو مختلف عبارتوں میں پڑھنا

مکن ہو جاتا ہے۔ اس لیے مرا مر بن مرہ نے عربی کے ۲۸ حروف میں سے ۱۳ حروف پر جن کو قطعوں کے ذریعے ۲۸ بنا دیا اور ۳ انقوش میں سے ”وارڈ“ کے سواباتی وی انقوش ایک دوسرے سے متصل لکھنے کا طریقہ ایجاد کیا۔ حروف ”وارڈ“ اپنے سابق سے متصل ہوتے ہیں لاحق سے متصل نہیں ہوتے۔ اس لئے آدم، آزد، داود، ارش جیسے الفاظ کم ہیں۔ زیادہ الفاظ ایسے ہیں جو محمد، سعید، مجید اور حمید کی طرح ایک کش قلم میں لکھے جاتے ہیں۔ اس رسم خط نے حجر کو تحریر اور رواں بنا دیا اور طرح طرح کی خصوصیتی پیدا کرنے کے امکانات پیدا کر دے اور حجر یہ فل کلام کو تحریر نہ ممکن بنا دیا۔ سماں حجر یہ دل میں اعراب اور اوقاف کے نکالتا تھا۔ مسلمانوں نے قرآن کو صحیح پڑھنے اور پڑھانے کے لیے، فتح، ضم، کسرہ، جرم، شد، مدا و راوی قاف کے نکالتا تھا۔ مسلمانوں نے بالکل میں آپ کو جو حركتوں کے نکالتا تھا میں گدو مسلمانی دو کا اضافہ ہیں۔

باعراب عبرانی تورات کے قدیم نسخے با اعراب قرآنی مخصوص کے بعد ہی وجود میں آئے۔

فوجری کی بایہت بحث کوئی نہ نامکان مختصر کیا ہے، بہتی ضروری باشیں چھوڑ دی ہیں۔ ایک بات مزید عرض کر کے اپنی تقریب ختم کرو گا۔

تاریخی کتابیں لکھنے کا سلسلہ سب سے پہلے اہل مصر نے شروع کیا اس سے قدیم مورخ مصر کا ہے پھر تاریخ نویسی کے فن کو ہنوارنگل نے اٹھایا۔ پھر یونان والوں نے ہیرودوٹوس کی تاریخ کا بابا آدم بتالا ہے جو کوکھل ایک بے چادر ہے اہل یورپ کا ایران اور ہندوستان میں انسانے تو لکھے گئے یعنی حقیقی معنوں میں تاریخ سے ان دونوں ملکوں کی حجریں ناہل دیں۔

سب سے قدیم مذہبی کتاب ویدوں کو بتالا جاتا ہے اس بیان کی قبول یا رد کرنے کے لیے کافی غوری ضرورت ہے۔ ویدوں کا کوئی قدیم نسخہ ایسا برآمد نہیں ہوا جس کا زمانہ تکلت قرآن مجید تو کو کیا گفتان بستان یوستان کے قدیم رہنماؤں تک پہنچنے لکے۔ سب سے قدیم کتاب جس کا قرآن میں ذکر ہے وہ صحف اہمائم ہیں جو کتاب نایوں ہو چکے ہیں۔ حضرت اہمائم سے پہلے کے کسی پیغمبر کی کتاب کا قرآن میں ذکر نہیں ساں کے بعد قدامت کے لحاظ سے قرآن میں صحیح موسیٰ، تورات، زیورا و راجیل کا ذکر ہے۔ صحیح موسیٰ اور تورات پیغمبری تحقیق میں ایک کتاب کے دو نام ہیں۔ سب سے آخری الہامی کتاب جو قلم بند ہوئی وہ قرآن مجید ہے، جس میں خانے ہم کو طائے دی کر استعمال قلم کی تعلیم انسان کو خود اس ذات نے دی ہے۔ جس نے قرآن کی تعلیم دی اور انسان کو یونانی سکھایا۔

## وادی سندھ کے رسم الخط پر تحقیقات کا جائزہ

سید خالد جامعی عمر حمید ہاشمی

آثار قدیمہ کے محقق کینور (Kenoyer) کے مطابق قدیم سندھی تہذیب کی اصطلاح ایک ایسے طویل ثاقبی دور کا احاطہ کرتی ہے جس میں ایک وسیع جغرافیائی علاقہ شامل تھا جو سندھ، گھنٹھر ہاکڑ اور یاؤں کے میدانوں پر محیط تھا جس کی وسعتیں بلوچستان، چولستان، تھر، ساحل بکران، کجرات اور اس سے ملحقہ جزاں تک پھیلی ہوئی تھیں، دوسرے ماہرین کے مطابق اس تہذیب کے اثرات فارس سے عراق تک اور تکہ کے آخری حصے تک پھیل گئے تھے بلکہ چارجیا اور آرمینیا میں ملنے والے کھنڈرات میں بھی اس کے آثار نظر آتے ہیں۔ کینور کے ساتھ شیفر (Shaffer) نے قدیم سندھی تہذیب کو چارا دوار میں تقسیم کیا ہے۔ پہلا دور جو چھری دور یا (Neolithic) کہلاتا ہے، ساڑھے پانچ ہزار سال قبل مسح کا عہد ہے۔ اس اعتبار سے وادی سندھ کی تہذیب اس کا تدن اب تک معلومہ تاریخ کے مطابق دنیا کی قدیم ترین تہذیب ہے، اس پر تمام تاریخ دانوں اور آثار قدیمہ کے ماہرین کا عاموی اتفاق ہے۔ مصر کی تہذیب فرعونی مخفی تین چار ہزار سال قبل مسح کی تہذیب ہے۔ یونان، ایتھنیز اور اسپارتا کی تہذیبیں، جنوبی امریکا کی (Inca)، مایا (Maya)، اسٹیکا (Aztec) تہذیبیں سمیریا یا بابل (Mesopotamia) اور عیلامی تہذیب شامدار ہونے کے باوجود قدامت

☆ ناظم و اب ناظم، شعر تصنیف و تالیف و ترجم، جامعہ کراچی

میں وادیٰ سندھ کی تہذیب کا مقابلہ نہیں کرتیں۔

وادیٰ سندھ کی عظیم الشان تہذیب میں واقع سات شہری ریاستوں (City State) کے لیے نارنگ داں ”باد-ای من“ (Bad-Imin) کی اصطلاح استعمال کرتے ہیں۔ ان ریاستوں کے نام موئن جو دڑو، چانہوں جو دڑو، نال، آمری ہڑپا، نصیر آباد اور مہر گڑھ ہیں۔ بعض موئین کا خیال ہے کہ ان شہری ریاستوں میں زراعت و تجارت کے باعث رزق کی فراوانی تھی اور آثار سے معلوم ہوتا ہے کہ یہاں کی تمام آبادی خوشحال تھی اور غربت کے جزیرے اور غربیوں کے علاقے یہاں موجود تھے۔ غالباً اسی ماڈی خوشحالی اور فارغ البابی کے باعث ان سات ریاستوں نے مشترک طور پر اس خطے کے لیے ”باد-ای من“ کا نام پسند کیا۔

سندھی تہذیب کو وید ک رشیوں کی ساخت پر داخت تسلیم کیا گیا کیوں کہ سندھی تہذیب ویدی تہذیب اور غیر ویدی تہذیب کا آمیزہ ہے۔ سندھی تہذیب میں ویدی تہذیب کا ثبوت وید میں شیوا کا ذکر ہے اور سندھ وائل شیوا کے پرستار بھی تھے۔ مہا بھارت میں کوروں کی حمایت میں پاٹوں سے جو لوگ لاے تھے ان کے نام جمع کیے جائیں اور ان ناموں کو نارنگ وزبان عرب میں طلاش کیا جائے تو نارنگ قدیم کے اپنے راز پر روشی پڑے گی جس کو معلوم کر کے لوگ متین ہو جائیں گے۔ ایک قوم جس نے کوروں کا ساتھ دیا، ”شینی“ تھی۔ پنجاب کے ضلع بھنگ کے قریب شور کوٹ میں ایک قدیم تحریر ملی ہے جس میں ”شینی پورہ“ کا ذکر ہے۔ شینی کی بابت تالیا گیا ہے کہ وہ ”اوی نارا“ کا فرزند تھا۔ عربی اوس فرزدان سماں تھا، ہندی اوس کو شینی کا بیٹا تالیا گیا ہے۔ عربوں میں عام دستور تھا کہ دادا کا نام پوتے کو دے دیتے تھے۔ مہا بھارت میں ٹکست یا نظریات کا مقتدارے اعظم راجا کرن تھا، اس کا عربی ترجمہ ”ملک قرن“ بن جاتا ہے۔ عربوں کی کہانی ”تع قرن“ کو بھی ہندوستان میں فاتحانہ واخلم ملا۔ اسی لیے سید سلیمان ندوی نے گے ستیار تھے پر کاش کی ایک قدیم

اشاعت کے حوالے سے آریہ تاج فرقے کے بانی سعی دیا ندی سرستی کا یہ قول نقل کیا ہے  
کہ کورووں نے جب لاکھ کا ایک گھر بنا کر اس کے اندر پانڈوں کو پھوک دینے کا عزم کیا تو  
ودرجی مہاراج نے عربی زبان میں اس کی خبر پانڈوں کے رئیس کو دی تھی۔ ”مہا بھارت“  
کے زمانے تک ہندوستان میں عربی زبان بولی اور سمجھی جاتی تھی۔

ہندو سندھ چڑافی اسماء ہیں۔ چڑافی اسماء کے مصدق تاریخی انقلابات کے تحت  
ہمیشہ بدلتے رہے ہیں۔ چوتھی صدی مسیحی تک جنوبی عرب کے ایک حصہ کا نام ارض ہند تھا۔  
۱۶ ہٹک ابلہ اور لہصرہ کے مقام قوع کا نام ارض ہند تھا۔ اوستائی زمانہ میں موجودہ ایران کا  
جنوبی حصہ بوم ہند واس، تھا۔ ”بلدش“ آریازمانے میں پورا ایران، ”ارض ہند“ تھا۔ عیلام  
(عراق) کے باو شاہ، ”کدر را دا کورما کو“ (جو کہ باکیسویں، اکیسویں صدی قبل مسیح میں گزرا)  
کو ”کدر نان ہندی“ کہا جانا تھا۔

جیرہ اور ابلہ کے درمیان ایک نہر تھی جس کے ساحل پر ایک قصر تھا جسے ”قصر ذو  
شرفات“ کہا جانا تھا۔ اس قصر کا بانی ایک شخص سنداد تھا، اس لیے اس قصر کو قصر سنداد بھی کہا جانا  
تھا اور اس نہر کو بھی سنداد کہتے تھے۔ یاقوت نے جزو اصفہانی کا قول نقل کیا ہے کہ یہ ایک فارسی  
مرزبان (علم) تھا۔ مگر اس کا زمانہ نہیں معلوم۔ لیکن سنداد کا نام ”آڈ“ (طااقت ورتوانا) اور  
”سند“ کا مجموعہ ہے۔ سنداد کے معنی ہیں ”سند کی تووانائی“۔ اس کے پاس ہی ایک قدیم، مغرب  
نام بھی تھی۔ ”سندان“، جس کے معنی ہیں ”سندھیوں کی بستی“ کسی زمانہ میں سندھیوں کی ایک  
جماعت اس دیار میں جا بیٹی تھی۔ یہ سندھی اگر سو ویرا کی نسل سے ہوں تو عجیب نہیں۔

ہند اور سند کے متعلق عربوں کی روایتیں تھیں۔ وہب بن مدینہ نے ہندو سند کو ”کوش  
بن حام“ کے بیٹے بتایا ہے، لیکن ابن جریر نے پوری سند کے ساتھ حضرت ابن عباس کا قول نقل  
کیا ہے کہ ”عرب اور فارس اور میط اور ہند اور سند بیٹے تھے سام بن نوح کے“۔ اس قول کے راوی  
محمد بن السائب الکلبی کا اپنا قول ہے کہ ”ہندو سند“ بیٹے تھے بو قین بن یقطنی بن عاصم بن شاوخ بن

ارجھد بن سام بن نوح کے۔ ان اشیزی "تاریخ الکامل" میں نو قین کی بجائے تو قیر چھپا ہے۔ یاقوت نے لکھا ہے کہ "ہند و سند و بھائی تھے۔ بو قیر بن یقظن بن حام بن نوح کے" اس میں حام کا نام غلط ہے۔ طباعت کی غلطی نے سام کو حام بنا دیا۔ نو قین، تو قیر، بو قیر اور بعض دیگر کتابوں میں نو فیر اور نفیر۔ یہ سب دراصل یوفیر کی تصحیحیں ہیں اور یوفیر تو راتی سہابین یقظن کے بھائی اوفیر بن یقظن کے نام کی عربی صورت ہے۔ عربوں کی ایک جماعت قدماء ہند و سند کو جنوبی عرب کے ہم جنس اور ہم نسب خیال کرتی تھی۔

ایک شاعر تھی کی زبان سے کہتا ہے!

**لَا الْهَدْ وَالسَّنَدُ وَالْأَرِيْسُونَ      وَاهْلُ الشَّرْوَقِ وَاهْلُ الْغَرْبِ**  
ہند بھی ہمارا تھا سند بھی ہمارا تھا، اریسون بھی ہمارے تھے، شرق والے بھی  
ہمارے تھے، مغرب والے بھی ہمارے تھے

عربوں کا دعویٰ ہے کہ ہند اور سند عربوں کے ہم نسب تھے۔ عربوں کے خیال میں سہانے ہند کو فتح کیا۔ بلوچستان میں سبائی تعمیرات موجود ہیں۔ یہاںی شہادت کے مطابق اس علاقے میں ایشیائی، اتحو پیائی، عربی طائی اور راجھانی لوگ بنتے تھے۔ موئی جودڑو کی غالب آبادی کی قدیم کھوپڑیوں سے معلوم ہوتا ہے کہ وادی نطوف اور عسل العبید کے مردوں اور عرب کے زندوں کی جنس ایک تھی۔ اس لیے سندھی رسم الخط نے دریا عرب میں سفر کیا۔ ایک عربی رسم الخط کا نام "سند" ہے اس کا ترجمہ سندھی ہو سکتا ہے۔

مارشل نے ۱۹۲۵ء میں سندھی مہروں کا معاون کر کے ٹابت کیا کہ یہ مہریں جس تھدن کا نشان ہیں اس کی قدامت عراق کے "اکادی دور" تک پہنچتی ہے۔ عرب سندھ اور ہند کے روابط کے اس تفصیلی ذکر کے بغیر وادی سندھ کی تہذیب کے سات خطوطوں سے برآمد ہونے والی سندھی مہروں کو پڑھانی میں جا سکتا۔ ایسے یہ ہے کہ ان مہروں کو ابھی تک اسی لیے نہیں پڑھا جاسکا کہ پڑھنے والوں نے جان بوجھ کر عربی، عبرانی اور سماں زبانوں سے اس

کے تعلق کو جوڑنے کی دانستہ کوشش نہیں کی، تاکہ اس تہذیب کا رشتہ الہامی مذہب پر یقین رکھنے والی تہذیب سے جڑنے جائے۔

سنڌی مہروں کو پڑھنے کا دعویٰ کرنے والوں میں مارشل (Marshall)، بیگ مکی (Mackay)، مادھوسروپ وٹس (Vats)، مجومدار (Majumdar)، رسن مین (L.A. Waddal)، میڈو (Meadow)، ایل اے وڈل (Rissman) ہنر (Hunter)، ریورینڈ اچ ہیراس (Heras)، کینویر (Kenoyer) گڈ (Gadd) اور اسٹوراٹ پگاٹ (Stewart) بہت اہم نام ہیں۔ مارشل نے یہ تسلیم کیا ہے کہ سنڌی مہروں کو دائیں طرف سے پڑھا جاتا ہے۔ مارشل نے سنڌی مہروں کی قرأت اپنی کتاب موئن جو دڑو اور سنڌی کلچر کی تیسری جلد میں پیش کی۔<sup>۵</sup> فاکھائیں (Falkenstein) اور گید (C.J. Gadd) مارشل کے موقف کی توثیق کرتے ہیں۔

سنڌی رسم الخط پر تحقیق کرنے والے محققین وٹس (Vats)، روں (Ross) پر پولا (Parpola)، جی وی الکسیسو (G.V. Alekseeve) اس طرز تحریر کو بہت پیچیدہ تاتے ہیں۔ لیکن پیشتر محققین آثار قدیمہ ان تحریروں کو باکیں طرف سے پڑھتے ہیں تاکہ عرب و سنڌہ کے مابین کوئی رشتہ قائم نہ کیا جاسکے اور تحقیق کے دوران سنڌی نوشتتوں کی تحریروں کی قرأت عربی و عبرانی زبانوں میں نہ کی جائے۔ یہ رو یہ محض تعصب، بعض اور عداوت کا شاخما نہ ہے۔

برٹیش پاک و ہند کے ممتاز محقق اور آثار قدیمہ و تاریخ کے عالم مولانا ابو الجلال دویی<sup>۶</sup> اور ڈاکٹر خالد حسن قادری<sup>۷</sup> کا موقف ہے کہ قدیم سنڌی نوشتتوں کی تحریریں عربی کی اہتمامی ٹھکل ہیں۔

اس دعوے کی دلیل میں ایک موقف یہ ہے کہ ہندوستان کی کسی قوم کو یہ ورنی کہنا محض خیالی بات ہے۔ ایک زمانے میں آریا لوگ بھی بدیشی تھے ان سے پہلے دراوز لوگ

تھے۔ وہ بھی بد لیشی تھے۔ ہندوستان کی ہر قوم کبھی نہ بھی باہر سے آئی۔ جب تک فنِ زراعت ایجاد  
نہ ہوا تھا، دنیا کی ہر قوم جہاں گشت تھی۔ فنِ زراعت کے راجح ہونے کے بعد مستقل آبادیاں قائم  
ہو گئیں۔ زراعت ایک زمانہ میں دریاؤں کے کنارے یا قدرتی تالابوں کے پاس ہی ملکن تھی۔  
چاہ کتنی کافیں وجود میں آئے تھے تو میں اس دلیل سے اس دلیل کا سفر کرتی رہتی تھیں۔ ان سفروں  
نے بعض کا پیشہ ہی تجارت بنا دیا۔ یونان اور میانہ تجارت پیش لوگ تھے۔ ہندوستان کے یونان یہاں  
سے یہاں کی چیزیں مثلاً فولاد، تیج، تیچ پات اور مسالے لے کر براہ مسند ریا براہ بلوچستان،  
بھرین، عمان، حضرموت، اوzaں، تبلہ، وداں، معان ہوتے ہوئے فلسطین، پھر صور، پھر یونان تک  
جیا کرتے تھے۔ اس قوم کا زیادہ ساہقہ عربی کی ہم نسل نبائیں بولنے والوں سے تھا، اس لیے اس کی  
زبان عربی رہی تو کچھ عجب نہیں ہے۔

۱۹۲۰ء میں سرجان مارشل کی زیر ہدایت دیا رام ساہنی نے ہڑپا اور  
۱۹۲۲ء میں موگن جودزو میں نیرجی نے آٹا رقدیرہ کی کھدائی شروع کی اور مہریں برآمد  
کیں۔ ان کی تفصیلات شائع ہو گئیں تو عراق اور عیلام کے ماہرین آٹا رقدیرہ نے ایسی کمی  
مہروں کی نشاندہی کی جو سندھی تھیں اور عیلام اور عراق کے قدیم متروکات سے برآمد ہو گئیں۔  
سرجان مارشل نے ٹابت کیا کہ نو شستہ عام طور پر دائیں جانب سے شروع ہوتے ہیں اور  
دوسری سطربھی دائیں اور کبھی باعیں سے شروع ہوتی ہے۔ اس بات کو یوں بیان کیا جا سکتا  
ہے کہ بے تصویر مہروں پر نو شستہ دائیں سے شروع ہوتا ہے اور بے تصویر مہروں پر جانور کے سر کی  
طرف سے، باعیں جانب جانور کا رخ بہت کم ملتا ہے۔ مارشل نے یہ ٹابت کیا کہ سندھی  
نوشتوں اور مہروں کی زبان حجر یا جو کچھ بھی ہو، سُنکرت یا کوئی آریائی زبان نہیں ہو سکتی کیوں  
کہ یہ تحدن ہندوستان میں آریوں کی آمد سے متوں پہلے کی چیز ہے۔ انہوں نے گمان غالب  
یہ ظاہر کیا کہ ”یہ زبان“ ”دراوزی“، زبانوں میں سے کوئی ایک ہو تو باعث تعجب نہیں۔

سندھی مہروں کے نقوش کی قراءت کرتے ہوئے مارشل نے بعض نقوش کو سبائی رسم

الخط کے حروف ف، ت، ح، س، رقرار دیا جب کروہ سبائی رسم الخط سے واقف نہ تھے۔  
 جیرت انگلیز بات یقینی کہ ہندوستانی تاریخ دانوں اور آثار قدیمہ کے ماہرین نے سندھی رسم  
 الخط کے اشباع و نظائر پر بحث کرتے ہوئے ایشیائے کوچک کے "متانی" رسم الخط، مصر کے  
 "ہیروغلافی" رسم الخط، برآہی نقوش اور سندھی رسم الخط کا قابل کیا چین سے نقوش حاصل  
 کیے۔ پیغمبر کے جزاً ایسٹر کے نقوش سے اس کا موازنہ کیا مگر دریائے سندھ جس سندھ میں  
 گرتا ہے اس کے دوسرے ساحل پر موجود رسم الخط جو اس زمانہ سے ہے سندھی شافت کا  
 آخری زمانہ کہا جاسکتا ہے جو ظہور اسلام کے زمانے تک راجح تھا اس کا نام تک لیا گوارا نہ  
 کیا۔ حالاں کہ اس رسم الخط کا نام "سندھ" ہے۔ "سنڌ" "سناد" اور "مند" میں وہی رابطہ  
 ہے جو عرب، اعراب اور مغرب میں ہے۔

سندھی مہروں اور دوسری سندھی چیزوں کا عراق و عیلام میں پایا جانا سندھ اور  
 عراق کے مابین گھرے رابطے کا پتہ دیتا ہے۔ اس رابطے کو محض تجارتی رابطہ تسلیم کیا گیا ہے  
 لیکن کیا حقیقتاً یہ رابطہ ایسا ہی تھا؟ کیا رابطے کی دوسری شکلیں ممکن نہ تھیں۔ سوسائیں جو مہر پائی  
 گئی ہے سرجان مارشل نے اس کا زمانہ اٹھائیں یوں صدی قبل مسح قرار دیا ہے۔ "کش" میں  
 جو مہر پائی گئی ہے وہ ایک مندر کے کمرے کی بنیاد سے ملی۔ اس بنیاد کا نام ٹھہرایلوہ ہے۔ ٹھہرایلوہ  
 ایلوہ نے ۲۰۵۲ سے ۲۰۸۰ ق م میں حکومت کی تھی۔ یہ مہریں بتاتی ہیں کہ ۲۷۵۰ ق م سے  
 ۲۰۵۰ ق م تک سندھ اور عراق کے درمیان آمد و رفت رہی ہے۔ یہ زمانہ عراق کے اندر سو  
 سیریوں کے زوال اور سامیوں کے عروج کا زمانہ ہے۔ ان دنوں عراق میں دوزبا نیں بولی  
 جاتی تھیں (۱) ایسے لਾ (مردانہ زبان) تو رانی زبان ہے سو سیری مردوں لئے تھے۔ (۲) ایسے  
 سل (زنانہ زبان) سو سیریوں کی عورتوں کی زبان سامی لوگ یہ زبان بولتے تھے۔ یہ زبان  
 عربی، عبرانی اور جبھی کی ہم نسل گمرتو رانی آمیز تھی۔ اہل سندھ کا ان دونوں زبانوں سے واسطہ  
 تھا۔ ان میں سے ایک زبان وہ لازماً جانتے تھے اور اپنے وطن سندھ میں ان میں سے

ایک زبان لازماً بولتے اور لکھتے تھے۔

مغرب اور شرق کے تمام محققین اور ماہرین آثار قدیمہ نے سندھی تہذیب کے نقوش کریا، اس کے رسم الخط کی تاریخی تلاش کرنے کے لیے ویدوں، آریاؤں، دراوڑیوں عراق کے سومیریوں کا بار بار ذکر کیا اور ان سے وادیٰ سندھی کے رسم الخط و دیگر امور کا قابلی مطالعہ بھی کیا۔ لیکن ہمسو ایلوں کی قوم اور اس کی زبان یعنی کلدانی عربوں کی موجودگی کے تصور تک سے اپنا اپنا دامن فگر پچایا ہے حالاں کہ سندھی مہریں ”ایے سل“ بولنے والوں ہی کی یادگاروں میں پائی گئی ہیں۔ عراق میں جس کثرت سے سندھی نواورات ملے ہیں اس کے مقابلے میں سندھ میں عراقتی نواورات بہائے نام ہی ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ اہل سندھ کثرت سے عراق گئے ہیں، اہل عراق سندھ میں کم کم آئے ہیں، سندھ میں سومیری رسم الخط کی ایک بھی تحریر نہیں ملی لیکن سندھی رسم الخط کی تحریر یہ عراق میں کافی تعداد میں ملی ہیں۔<sup>۳۲</sup>

یہ تمام بحث اس یقین کے لیے کافی ہے کہ سندھی رسم الخط نے عرب تک سفر کیا اور عرب کے رسم خط قبل قرآن کا نام ”سند“ تھا۔ اس نام کے نقوش اور خود یہ نام سند سے اپنا رابطہ ظاہر کرتے ہیں۔

ماہ سورہ وسیمہ<sup>۳۳</sup> اور میکہ<sup>۳۴</sup> نے اپنی تحقیقات میں سندھی مہروں کو پڑھتے ہوئے اپنے تختہ نقوش بھی دیے ہیں۔ مسٹر جان مارشل نے اپنے تختہ نقوش کے ساتھ گڈ (Gadd) کا تختہ نقوش بھی دیا ہے۔ علی گیوں نے تین مختلف قسم کی مہروں کی ساخت کی قرأت تکمیلی، سماقی اور ابجدی طریقے پر کی ہے، رسم الخط کی پہلی قسم کو سمجھنے کے لیے زبان کا علم ضروری نہیں ہے۔ رسم الخط کے دوسرے طریقے ”سماقی“ کے مطابق نقوش کا مطلب معلوم کرنا ضروری ہے۔ رسم الخط کے تیرے نمونے ابجدی طریقے کے طرز تحریر کو قرأت کے بغیر سمجھا ہی نہیں جاسکتا۔

سندھی رسم الخط کو سمجھنے والوں نے دانستہ عرب، عربی زبان، اور اس کی ہم نسل

زبانوں کی روشنی میں سندھی مہروں کے قابلی مطالعے کو نظر انداز کیا ہے تاکہ سندھ و عرب کے تعلقات کی بابت کوئی اکٹھاف نہ ہو سکے اور تاریخ کے اس مظہر کو تحقیق کی روشنی فصیب نہ ہو سکے۔ جہاں عرب و سندھ کے ماہین عجیب و غریب تعلقات تھے مونئ جودزو کے مدفوں، مصر قدیم، فلسطین کی واوی نطوف عراق کے عل العبید سے جو کھوپڑیاں برآمد ہوئی ہیں وہ واوی سندھ سے ملنے والی کھوپڑیوں سے ملتی جلتی ہیں، لہذا عرب و سندھ کے روابط پر اور طرزِ حریر پر عربی ناظر میں غور کرنے کی شدید ضرورت ہے۔ یہ کہا جاسکتا ہے کہ کسی دولتوں کے باشندوں کا ہم سل ہونا ان کے ہم زبان و ہم لغت ہونے کا یقینی ثبوت نہیں ہے لیکن یہ بات تو ماننا پڑے گی کہ عرب و سندھ کے تعلقات باہمی دارہ ٹھکوک و شہاب کی گرد سے صاف ہے۔ اس کے باوجود ابھی تک سندھی رسم الخط کو اس پہلو سے کیوں نہیں پر کھا گیا۔

ڈاکٹر الکن (Allchin) نے جن سات مہروں پر تحقیق کی ہے اس کے مطابق ہرپا اور مونئ جودزو میں جواشارے تجارتی اغراض کے لیے استعمال کیے جاتے تھے وہی بہت معمولی فرق کے ساتھ سبیریا میں بھی استعمال ہوتے تھے۔ عیلامی (Elamite) اور سندھی طرزِ حریر کے قابلی جائزے کے بعد فاکٹھائیں (Fankishitne)، میرگی (Meriggi) نے بتایا کہ عیلامی کتبے اعدا و مریزا انی اکائیوں سے متعلق ہیں۔ ماہرین کے مطابق سندھ میں موجود طرزِ حریر حسابی تھا جو عیلامی طرزِ حریر کا اختصاص ہے۔ یہ طرزِ حریر عیلامیوں کے زیر اثر سندھ نے اختیار کیا یا سندھ کے بھرپور اثرات کے باعث عیلامیوں نے اس طرزِ حریر کو اختیار کیا۔ اس موضوع پر مزید کام کی ضرورت ہے۔

محقق کینویر (Kenoyer) نے قدیم سندھی تہذیب کی اصطلاح کو ایک ایسے طویل شافتی عہد کے احاطے سے ملا دیا ہے جس کے اڑات مغرب میں بلوچستان، ایران اور عراق سے ہوتے ہوئے ترکیہ کے اختتام تک چلے جاتے ہیں لیکن افسوس یہ ہے کہ سندھی تہذیب، تمدن، رسم الخط اور نقوش پر تحقیق کرتے ہوئے الہامی نہا ہب، عرب اور سندھ کے

تعلقات کو تصد افراموش کر دیا جانا ہے تاکہ سندھی تہذیب و تدن کا مطالعہ بخس ماڈی مطالعے تک محدود رہے۔ اس تہذیب کی روحانیت اس کی مابعدالطیہیات اور اس کے مذہب والہام سے متعلق کوئی گفتگونہ کی جاسکے۔ یہ روایہ اہل مغرب کی وسیع الخیالی اور خرافہ فروزی کے دعویٰ کے منافی ہے اور تاریخ یہی بتاتی ہے کہ مغرب کے وسیع المشربی کے دعوے بخس دعوے ہیں۔ حقائق اس سے بالکل مختلف ہیں اور حالیہ واقعات، حادثات، سانحات اور تصادمات نے مغرب کی وسیع الخیالی کے خیالی پیکر کے اصل چہرے سے دنیا کو بخوبی روشناس کر دیا ہے۔

مولانا ابوالجلال ندوی نے سب سے پہلے سندھی تہذیب و تدن، معاشرت و تاریخ اور رسم الخط کو عربی تناظر میں پڑھنے، پڑھنے، سمجھنے اور جانچنے کی کوشش کی، جس کا ذکر تفصیل سے آپ کا ہے۔ اس اہم ترین موضوع پر ان کے مفہامیں افسوس یہ ہے کہ اردو میں شائع ہوئے اور دنیا اس سے بے خبر رہی حالاں کہ مولانا ابوالجلال ندوی عربی، عبرانی، فارسی، سندھی، انگریزی و دیگر مقامی زبانوں پر عبور رکھتے تھے ۱۸۷۶ء تا ۱۹۴۷ء اگر وہ اردو کے بجائے کسی اور زبان کو ذریعہ اظہار بناتے تو ان کے مفہامیں کی گنج مغرب و شرق کے ماہرین آنارقد یہ کو شسد رکر دیتی۔

مولانا ابوالجلال ندوی کی تحقیقات کا ماحصل ان کے اپنے الفاظ میں یہ تھا کہ ”مولوں جودوؤ کے رسم الخط کا رشتہ قدیم عبرانی اور عربی زبانوں سے ملتا ہے جس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ وادی سندھ کی اس تہذیب کا دوسرا نیپاہ کی امتیں اور مسلم تہذیب سے گمرا تعلق ہے۔“<sup>۱۹</sup> اس موقف کی مزید وضاحت مولانا ابوالجلال ندوی کی ایک غیر مطبوع تحریر میں لمحی ہے جو درج ذیل ہے:

”۱۹۵۰ء اور اس سے دو ایک سال پہلے میں دوبار دہلی گیا۔ ایک بار چند روز اپنے مرحوم دوست مولانا عبدالرزاق بیٹھ آبادی کے پاس مقیم رہا۔ ان کے پاس مولانا ابوالکلام آزاد کے معتمد خاص جناب اجمل خان سے ملاقات ہوئی۔ ان دونوں میرا مضمون

”سندھ کی قدیم مہریں“، ماہ نومیں چھپ چکا تھا۔ اس کا ذکر آیا تو اجمل صاحب نے پوچھا اب تک آپ نے کیا ہاتھ کیا ہے؟ کیا ہاتھ کا چاہتے ہیں؟ میں نے کہا جو ہاتھ کا چاہتا ہوں وہ کچھ اور ہے لیکن جو ہاتھ کر چکا ہوں وہ صرف تم باتیں ہیں (۱) واڈیٰ سندھ کی زبان تحریر نہیں سنکرت ہے نہ درواڑی ہے بلکہ ٹھوس والیوں اور سدوم کی زبان ہے یعنی چار پانچ ہزار برس پہلے کی عربی زبان۔ (۲) چین کو چھوڑ کر براہمی، سہائی، ججازی، ٹھوڈی، سینائی، مصری، فُقیٰ، یونانی، لاتینی، رومان اور حدتو یہ ہے ہماری اردو اور یونانگری تک کی ابجدوں کا سلسلہ اس بڑپا کے نوشتوں سے جاتا ہے۔ (۳) سندھی نقوش تم طرح کے ہیں (الف) تصاویر اشیاء (ب) تصاویر اشیاء کی بدلتی صورتیں جو روز افکار یعنی آئینہ اگراف بن گئیں۔ (ج) چین کے سوا جو میرے لیے نامعلوم ہے تمام ابجدوں جیسے نقوش۔ جو ہاتھ کرنا چاہتا ہوں ممکن ہے ہاتھ کر سکوں، ممکن ہے ہاتھ نہ کر سکوں۔ اجمل صاحب نے پوچھا وہ کیا ہے؟ میں نے کہا کہ واڈیٰ سندھ میں پہلے عرب لئے تھے پھر یہاں سے وہ عرب میں جا بے۔ عراق کے وہ باشندے جو عربی فُقیٰ زبان بولتے تھے جس کا قرآنی نام قوم ابراہیم ہے، تمام بخسام کے اسلاف کا ابتدائی وطن واڈیٰ سندھ میں تھا۔ بنو حطان، بنو سعیل، بنو سراٹل سب کے مشترک مورثوں کا وطن بڑپا اور مونی جو دڑوا اور آس پاس تھا۔ مرحوم بھائی عبدالرزاق ملیح آبادی نے کہا اس باڈلے پن کا جواب نہیں، عربوں اور عبرانیوں کے شرک مورث اور سندھ میں آباد۔ اجمل خان نے کہا ”نامعلوم کو ہمیشہ باڈلوں ہی نے معلوم کیا ہے۔ اگر انہی ہاتھ ہو جائے کہ تمام قوموں کو لکھنا پڑھنا سندھ والوں نے سمجھایا تو سیکھی کافی ہے۔“ اجمل صاحب کے ان الفاظ نے میری بہت بلند کردی، میں نے کہا قصہ زمین برسر زمین اس مقصد سے کراچی میں قیام کا ارادہ ہے۔ اجمل خان یا مرحوم بھائی عبدالرزاق نے کہا بہتر ہے کہ یہ کام دبلي میں رہ کر انجام دو۔ یہاں تم کو ہر طرح کی مدد یہاں کے اہل علم دیں گے۔ حکومت دے گی۔ ضروری مواد مہیا کیا جائے گا لیکن کراچی میں کوئی تم کو قابل خطاب تک نہ سمجھے گا۔

وہاں مشاہیر کی اور اپنی ستائش آپ کرنے والوں کی قدر کی جاتی ہے۔ تم کو کراچی جا کر پچھتا ہے گا۔ افسوس میں نے ان دوستوں کی بات نہیں مانی اور یہاں آہی گیا اور واقعی مجھے پچھتا ہے۔ کہنا قدر روز کے دلیں میں کیوں آیا۔ یہاں کسی قسم کا تعاون حاصل کرنے میں ناکام رہا۔ اخبارات اور رسائل کی بابت اور جن اہل علم سے تعاون کی امید تھی، ان کی بابت اپنی زبان کو صامت رکھنا بہتر ہے۔ یہ مضمون بھی صرف اس لیے قلم بند کرنا ہوں اب نہیں تو آئندہ میرے مرنے کے بعد کوئی اسے پڑھے گا اور میرے طریقے کے مطابق میرے ادھورے کام کو کامل کرے گا۔“ ان الفاظ میں مولانا ابوالجلال مذوقی کے علم و فضل کی درود بھری داستان پڑھ کر کلیج منہ کو آتا ہے۔ اپنی زندگی میں انھیں ماہنے کے سوا کوئی رسالہ نہ ملا جوان کے نہایت عالمانہ مظاہمین شائع کرنا۔

مولانا ابوالجلال مذوقی نے اپنے اس دعویٰ کے ثبوت میں بے شمار مظاہمین لکھے ہزاروں صفحات ابھی تک غیر مطبوعہ ہیں اور اب ان کی تحریریں سمجھنا تو درکنار درست طریقے سے پڑھنے والے بھی بہت کم رہ گئے ہیں۔ مولانا نے عرب سندھ وہند کے روابط پر وادھتیں دینے کے ساتھ ساتھ وادیٰ سندھ سے ملنے والی دو ہزارہوں کی قراءات کی اور عبرانی و عربی کے ذریعے اس تحریر کو پڑھ لیا۔ ان کا موقف تھا کہ وادیٰ سندھ میں جوزبان اور سماں الخطا راجح تھا وہ عربی کی انتہائی ابتدائی ٹکل ہے اور عرب سندھ سے عرب گئے تھے۔ ان کا یہ دعویٰ اگر مزید بہاء بن آثار سے موکد ہو جائے تو زبانوں کی تاریخ پر اب تک ہونے والا تمام تحقیقی کام ازسر نظر ہائی کا محتاج ہو گا اور مغربی ماہرین کی بہت سی تحقیقات معرض خطر میں پڑ جائیں گی۔ بالفاظ دیگر ہمیں یہ تسلیم کرنا پڑے گا کہ سندھ کی تہذیب رسم الخط اور زبان دنیا بھر کی تہذیبوں، زبانوں اور سماں الخطا کا اصل مأخذ معدن مخزن اور سرچشمہ ہے کیوں کہ ابھی تک وادیٰ سندھ سے قدیم کسی تہذیب کے آثار قدیمہ دریافت نہیں ہو سکے۔

یہ دعویٰ کہ چین کو چھوڑ کر راہی، سپائی ججازی، شہودی، سینائی، مصری، فیثی،

یونانی، لاطینی، رومی، اردو، اور دیگری تک کی ابجدوں کا سلسلہ نسب ہڑپا کے نوشتوں سے  
جالتا ہے بہت بڑا دعویٰ ہے اور اس کے لیے مزید تحقیقات ضروری ہیں۔ اس دعویٰ کو اگر  
تفصیل سے واضح کر دیا جائے تو لامحالہ یہ بات تسلیم کرنا پڑے گی کہ وادیٰ سندھ کی تہذیب و  
تمدن کا دوسرا ہے انیاء کی امتیوں اور مسلم تہذیب سے گہرا تعلق تھا۔ مسلم تہذیب کی اصطلاح  
سے ہم لوگ عموماً خاتم المصلویں کے دور کا تصور کرتے ہیں جب کہ اس کائنات کے پہلے  
انسان ابوالبشر حضرت آدمؐ تھے جو اللہ کے پیغمبر تھے۔ پیغمبروں کا یہ سلسلہ دنیا کے تمام خطوط  
میں صد یوں تک جاری و ساری رہا اور خاتم النبیینؐ کے وصال کے ساتھ ہی یہ سلسلہ منقطع ہو گیا  
لہذا اسلام کائنات کے آغاز کے ساتھ ہی روئے زمین کا نہ ہب تھا اس کی دلیل قرآن کریم کی  
آیات ہیں جو کسی تاریخی حوالے کی بحاج نہیں۔

مولانا ابوالجلال ندوی کی تحقیق کے مطابق چوں کہ تمام تہذیبوں اور رسم الخطا کا  
اصل مرکز سندھ ہے۔ اس نتیجے کو اگر مغرب تسلیم کرے تو اسے اپنے اس نظریے سے دستبردار  
ہونا پڑے گا کہ انسان نے دور ظلمات میں آنکھیں کھولیں اور جہالت سے آغاز کیا اور رفتار فتنہ  
ترتیٰ کی منازل طے کیں۔

کائنات و انسان کے آغاز و ارتقاء سے متعلق مشرقی مغربی مفکرین کے یہ فلسفے  
قرآن کی روشنی میں باقابل قبول ہیں کہ کائنات کا آغاز اندر ہیرے، علمی، چہالت و حشائش  
طریز زندگی اور جاہلیت کے گھوارے میں ہوا، لیکن رفتار فتنہ انسان نے تجربات، مشاہدات،  
حوادث اور واقعات سے سبق سچھتے سچھتے عہد بے عہد ارتقاء کی منز لیں طے کیں جس کے نتیجے  
میں زبانیں، تہذیبوں، تمدن اور نماہب وجود میں آئے۔ اس تحقیق کا دوسرا مطلب قرآن  
کریم کی بے شمار آیات کا انکار ہے جس میں خالق کائنات نے فرمایا کہ ہم نے انسان کو روشنی  
اور صراطِ مستقیم اور احسن تقویم کے ساتھ زمین پر بھیجا۔ یہ بات رفتار فتنہ ہبت ہو رہی ہے کہ  
تمام زبانیں ایک ہی آب و گل سے ڈھل کر نکلی ہیں کیوں کہ کائنات کے پہلے انسان ایک پیغمبر

تھے اور بخیر زبان اور کتاب کے بغیر ظہور نہیں فرماتے۔ جب کائنات کا آغاز رoshni، کتاب، رسالت کے ساتھ ہوا تو تہذیب و تمدن کے ارتقاء پذیر ہونے کے لیے صد یوں منتظر ہے کی ضرورت نہیں ہے۔ وادیٰ سندھ کے ہڑپا اور موئی جودڑو میں کئی ہزار سال قبل مسح میں کشاور سڑکیں، ہوا دار گھر، فراہمی آب و نکاسی آب کا بہترین نظام موجود تھا جو آج بھی سندھ کے دیہی علاقوں، بلوچستان، سرحد، پنجاب، افریقہ، عرب، لاطینی امریکا، ہندوستان، چین اور دنیا کے بہت سے علاقوں میں آج بھی میر نہیں ہے۔

سوال یہ ہے کہ مغربی تہذیب جس کی تاریخ چند سو سال سے زیادہ قدیم نہیں ہے اس کی آمد سے ہزاروں سال قبل یہ تمام ہوتیں اور آسائشیں وادیٰ سندھ کے لوگوں کو کیسے میر نہیں۔ ۲۴۷ کس فورڈ کی بھر ج سور بون اور بون یونیورسٹی میں تعلیم حاصل کیے بغیر اس عہد کے انسانوں نے محیر العقول تہذیب و تمدن اور عمارت کیسے تیار کیں؟

مغرب جس کا دعویٰ ہے کہ سائنس نے پوری کائنات کو تغیر کر لیا ہے ابھی تک اہرام مصر میں مدفون رازوں سے پر دہ اٹھانے میں ناکام رہا ہے۔ اہرام مصر میں جو پتھر استعمال کیا گیا ہے اس کے ذریعے دنیا کے گرد تین مرتبہ دیوار چین بنائی جا سکتی ہے، اتنا پتھر کیسے آیا کیسے لایا گیا؟ کاری گر کون تھے؟ اہرام مصر کی صنائی میں حساب، الجبرا اور جو میزی اور ریگنومیزی کے جو شاہکار ہیں ابھی تک سائنس ان کی حقیقت تک پہنچنے سے قاصر ہے کہ چار ہزار سال پہلے کی تہذیب اتنی ترقی یافت کیسے تھی؟ یہ محض اتفاق اور حسن اتفاق نہیں۔ اتفاق اور حسن اتفاق کی اس بحث کو عقل سلیم اور قلب میوب کے ساتھ کمل کیا جائے تو مغربی تہذیب خالق کائنات اور اس کے رسولوں پر بے ساخت ایمان لائے گی۔

## حوالہ جات References

- ۱۔ ابوالجلال ندوی، قدیم مہریں، ”ماہ نو“ کراچی، دسمبر ۱۹۵۶ء، ص ۵۱
- ۲۔ ابوالجلال ندوی، قدیم مہریں ”ماہ نو“ کراچی، نومبر ۱۹۵۶ء، ص ۲۸-۲۹
- ۳۔ سید سلیمان ندوی، ”عرب و ہند کے تعلقات“ اردو اکیڈمی، سندھ کراچی
- ۴۔ ابوالجلال ندوی، قدیم مہریں ”ماہ نو“ کراچی، نومبر ۱۹۵۶ء، ص ۵۱
- ۵۔ مارشل Volum III *Mohenjo Daro and Sindh Culture* ۱۹۳۲ء
- ۶۔ ابوالجلال ندوی، قدیم مہریں، ”ماہ نو“ کراچی، ستمبر ۱۹۵۶ء، ص ۲۷-۲۸
- ۷۔ خالد حسن قادری، ”اردو کا آغاز اور مولڈ“ جریدہ شمارہ اکیس، جامعہ کراچی، ص ۲۱-۲۸
- ۸۔ سید خالد جامی عمر حمید ہاشمی، ”بروشنسکی، تاریخ و تحقیق کی میزان میں“ جریدہ شمارہ اکیس، جامعہ کراچی، ص ۲۸-۳۲
- ۹۔ ابوالجلال ندوی، قدیم مہریں، ”ماہ نو“ کراچی اگست ۱۹۵۶ء
- ۱۰۔ ابوالجلال ندوی، قدیم مہریں، ”ماہ نو“ کراچی، صفحہ ۲۳
- ۱۱۔ ابوالجلال ندوی، قدیم مہریں، ”ماہ نو“ کراچی، صفحہ ۲۲-۲۳
- ۱۲۔ مادھر و پوس، *Excavation at Harappa*
- ۱۳۔ میکے، *Further Excavation at Harappa*
- ۱۴۔ سرجان مارشل Volume *Mohejo Daro and Sindh Culture* ۱۹۳۲ء، III
- ۱۵۔ شاہ محمد الحق فاروقی، بیدار دل لوگ، ۲۰۰۲ء کراچی اکادمی بازیافت ص ۱۷-۲۱
- ۱۶۔ رضی الدین، اائز و یوا ابوالجلال ندوی، هفت روزہ اخبار جہاں، ۲۸ نومبر ۲۰۱۳ء، ۱۷

۱۷ - صباح الدین عبدالرحمن، آہ ابوالجلال مدوی مرحوم (وفیات)، معارف اعظم گزہ،

نومبر ۱۹۸۲ء

۱۸ - ضیاء الدین اصلاحی، ابوالجلال مدوی کی یاد میں، معارف اعظم گزہ، اگست

۱۳۷۶ء ۱۰۹، ۱۹۹۷ء

۱۹ - شاہجہی الحنفی فاروقی، بیدار دل لوگ، صفحہ ۷۰

- 20 David Crystal, *An Encyclopedic Dictionary of Language and Languages.*
- 21 Prof. E. Tiffon, *Hunza Proverb*, University of Calgary Press.
22. Antoine V. Lyovin, *An Introduction to the Languages of the World*. Oxford University Press, 1997.
23. Colin P. Masica, *The New Linguistic Environment* 1996.
24. George Morgenstierne, *Report on a Linguistic Mission of north west India*. Oslo, 1932.
25. Kenneth Katzner, *The Languages of the World*, New Edition, 1995.
26. Ross, Alan S.C., *The Direction of the Mohenjo-daro Script*, 1939.
27. Wheeler, Sir Mortimer, *The Indus Civilization*, Volume 3rd, 1968.
29. Chadwick, John, *The Indus Script Deciphered*, 1996.

## بادِ امن کی تہذیب اور رسم الخط کا جائزہ

☆ سید غالب جامشی و عمر حیدر باٹی

علم بشریات اور آثار قدیمہ کے ماہرین اس بات کی تحقیق میں شروع سے سرگردان رہے ہیں کہ دنیا میں پہلا انسان کہاں وارہو تھا، اس کی زبان کون تھی، اس زبان کا رسم الخط کیا تھا، مگر تمام کوششوں کے باوجود تائج اسے مختلف ہیں کوئی رائے قائم کرنا محال ہے۔

جب کبھی ماہرین آثار قدیمہ پر اپنی تہذیبوں کا مطالعہ کرتے ہیں تو وہ ان تہذیبوں کے مبنے سے ملنے والی ان اشیاء پر اپنی توجہ مرکوز کر لیتے ہیں جو نہایت نفاست اور خوبصورتی سے تراشی گئی ہیں۔ یہ مطالعہ انھیں اس خاص علاقے کے معاشری، سیاسی و سماجی اور مذہبی اداروں کی تفہیم میں مددگار رہتا ہے۔

بہت سے محققین کا کہنا ہے کہ دنیا کا سب سے قدیم ترین ذہانی چوں کا میتوپا (جدہ) سے برآمد ہوا ہے اور وہ کسی عورت کا ہے، لہذا یہ عورت تمام نسلوں کی ماں ہے اس عورت کے ذہانی چوں کا رین ذینگ کے ذریعے سے قدیم ترین ماہگیا ہے۔ جب کبھی کسی مقام یا علاقوں سے حاصل قدیم باتیات کا مطالعہ کیا جاتا ہے تو کافی وقت کا سامنا ہوتا ہے اس باتیات کو اچانکی تکمیل کرداشت اور جل سے سمجھا کر اپنے اس کی کاربن ذینگ سے صحیح عمر معلوم کرنا وغیرہ۔ یہ قدیم اشیاء اپنے اندر را یک عظیم الشان تاریخ سوئے ہوئے ہیں سان اشیاء کی اہمیت اس وقت مزید بڑھ جاتی ہے جب ان قدیم معاشروں کے بارے میں ہمیں کوئی حیری ہو اونچیں ملتا، جیسا کروائی سندھ کی تہذیب، جواب تک کی تحقیقات کے مطابق پانچ ہزار سال قبل میکھ کی تہذیب ہے اور دنیا میں اس سے قدیم ترین تہذیب کے آثار بھی تک تلاش نہیں کیے جاسکے۔ یقیناً کروائی سندھ کے کچھ قدیم شہروں میں یعنی والے لوگ حیر کے عویین سے واقف تھے مگر یہ حیر رہا حال پر ہمیں یا جانپی نہیں جاسکی، مگر مادی ثافت کا مفصل مطالعہ اس جانب معلومات کے کچھ ذرائع ضرور فراہم کرنا ہے جس سے اس معاشرے کے خدوخال کا اندازہ لگایا جاسکے نیز اس سے دیگر قدیم ثافتوں کا تقابل بھی کیا جا سکتا ہے۔

تحقیقین نے یہ بات ثابت کی ہے ہمارا ملک پاکستان دنیا کی قدیم ترین تہذیب کا گھوارہ رہا ہے جس کی تاریخ کا رشتہ ۵ ہزار سال قبل میکھ سے پیوست ہے۔ یقیناً اس دور میں دنیا کے کئی خطوں اور علاقوں میں

بھی انسانی بستیاں آباد ہوں گی لیکن دنیا کے سندھ کے اطراف جو بستیاں بسائی گئی تھیں ان کی تغیر اور توسع مطلوم طریقے پر کی گئی تھی۔ جہاں کشاورزی اور کمپنیوں سے نئی گلیاں، گھروں کا امداد، انتظامی عمارت کا ایک خوبصورت ایوان اور اجتماع کے لیے خاص مقامات کی تغیر، یہ سب کچھ اس عہد کی ہم عصر بستیوں میں دستیاب نہ تھا، اس اعتبار سے وادی سندھ کی تہذیب ایک منفرد اسلوب اور جداگانہ طرزِ حیات طرزِ تغیر اور طرزِ تمدن کی حامل تھی، یہ سبھی کچھ دوسری ہم عصر بستیوں میں قیباً نہیں تھا۔ قدیم سندھ کی تاریخ، فراعن مصر کے ہم عصر بھی کبھی جاسکتی ہے۔ مگر مصری تہذیب ۲۷۵۰ ہزار سال قبل میں قدم ہے، لیکن جس صدی میں سندھ کی تہذیب کو فروغ ہوا اس وقت مصر میں فراعن تہذیب بھی عروج پر تھی۔ لیکن یہ بات غور طلب ہے کہ مصری تہذیب میں ہم دیکھتے ہیں کہ فراعن کے اوپرے اونچے مزارات، محلات اور معبد خانوں کی ظیم الجنة عمارت تو ہیں لیکن وہاں کپی سرکیں، بہترین گھر، با عام استعمال کے عش خانوں کا سلسہ نظر نہیں آتا۔ دنیا کے دیگر کئی مقامات پر ہمیں الگ الگ وقوف میں قدیم تہذیبوں کے آثار ملتے ہیں۔ یہ تمام آثار میں قدیم نہیں ہیں جتنے کہ قدیم سندھی تہذیب جس کا اڑیا رابطہ محققین نے عراق (سیرا)، سکانستان اور ترکی تک جوڑ دیا ہے۔

یوپیاں کی ایجمنٹر اور اسپاٹا کی تہذیبوں، جنوبی امریکا کی انکا (Inca)، ملا (Maya) اور اسٹیکا (Aztec) تہذیبوں، یہ تمام تہذیبوں میں تو بہت شامدرار لیکن یہ اتنی قدیم نہیں ہیں جتنی "بادامن" کے شہروں اور سیریا کی تہذیبوں۔

محقق کینویر (Kenoyer) نے ۱۹۹۸ میں یہ بتایا کہ قدیم سندھی تہذیب کی اصطلاح ایک ایسے طویل ثقافتی دور کا احاطہ کرتی ہے جس میں ایک وسیع جغرافیائی علاقہ آنا تھا جو سندھ اور گھنگھر سے ہاکڑا دریاؤں کے میدانوں پر پھیط تھا۔

یہ علاقہ مغرب میں بلوچستان کے کوہستانی علاقوں سے شروع ہو کر سندھ کے زرخیز میدانوں سے ہوتا ہوا چولستان اور گھنگھر کے ریگستان تک چلا جاتا ہے۔ یہ علاقہ شمال میں کوہ ہمالیہ کے زیریں حصے سے شروع ہو کر جنوب میں بلوچستان کے ساحلیں اور گھنگھر کے صوبے اور اس سے ملحق جزاڑیک پھیلا ہوا ہے۔ یہ وسیع جغرافیائی علاقہ یہاں پر بننے والے لوگوں کی رو زمہ مرگر میوں سے متعلق چانتے، اور خام اشیاء کے حصول کا ایک متنوع ذریعہ ہے سان ذرائع کا ساتھ ماتھھ ہوا ان قدیم لوگوں کے روابط کو ایک مطلوم جاں کی صورت میں مربوط کرنا ہے سان کوہستانی علاقوں اور زرخیز میدانوں کے درمیان کئی درے، اور پھر دریاؤں کی موجودگی اور ساحل تک ان کی رسمائی ان راستوں کے باعث اور مزید آسان ہو جاتی ہے۔

”یہ انتہائی مناسب رہے گا اگر اس کا موضوع کا اختتام ایک مختصر بیان کے ساتھ کیا جائے، جس میں متعلقہ دیگر موضوعات کا جائزہ بھی شامل ہو۔

اگر یہ کہا جائے کہ ہر طرح سے، اور ایک عام اور مختصر رائے کو سمجھتے ہوئے۔

غالباً مغربی ہند کے اس جغرافیائی علاقے کے لیے جو قدیم اصطلاح استعمال کی جاتی تھی وہ ”ملوہ“ تھی۔ اس علاقے کے اندر کچی شہری ریاستوں کا وجود ہوا گا، جنہیں قدیم دور میں ”باد۔ بہن“ یا ”سات شہر“ کے طور پر چانا جانا تھا۔

یہ اصطلاح سیری ہے، اور ایک قاری یہ جان سکتا ہے کہ سیری (نیان) کو سمجھتے ہوئے واوی سندھی حجریوں کے ہر یہ راز مخفی کے جاسکتے ہیں۔

لبرگ اور کارلووی (Lamberg-Karlovsky) کے مطابق اہمی مہروں کے استعمال کے لیے سپ بھی ایک اہمیت کا حامل میں الاقوامی تجارتی مرکز ہوا بھی ایک بنا اور پرچیر ان کی احساس پیدا کرنے والا امر واقع ہے جو عنقریب ہمارے قدیم معاشری مظہری میں پر غالب آجائے گا۔

آہار قدیم کے ماہرین کینویر (Kenoyer) اور شیفر (Shaffer) نے قدیم سندھی تہذیب کی تاریخ کو چار ادوار میں تقسیم کیا ہے۔ ابتدائی غذائی پیداوار والا دور (تقریباً ساڑھے پانچ ہزار سال سے سات ہزار سال قبل تک) جسے عام طور پر نسلی تکمیلی دور (Early Food Producing Era) (عبد چھری) کہا جاتا ہے۔ یہ وہ وقت تھا جب واوی سندھی میں گھر بیو پیداوار اور مویشیوں سے پہلی بھلی بار فائدے حاصل کیے گئے تھے۔ علاقہ بندی والا دور (Regionalization Era) (دو ہزار چھ سو سال سے ساڑھے پانچ ہزار سال قم)۔ یہ دور مقامی ثقافتی ترقی کا دور تھا جسے کئی ذیلی ادوار میں بھی تقسیم کیا جا سکتا ہے جس کا ہر دور اپنے خاص ٹن پاروں کے اندازا اور مقامی ثقافتی روایات کا غماز ہے۔ ہر ٹن کے مقامات کی حالت کھدائی کی ایک ابتدائی ریاست (تقریباً ۲ ہزارے سو سال قم) کے قیام کے شوت پیش کرتی ہے جو کہ علاقہ بندی دور (Regionalization Era) کا آخری وقت تھا۔ لیکن ریاست کی سرپرستی میں دیکی اور شہری زندگی تقریباً ۲۶۰۰ قم تک شروع نہیں ہوئی تھی۔

قدیم سندھی شہروں سے حاصل شدہ کئی اقسام کی اشیاء میں مہریں انتہائی قابل دید ہیں۔ اسی طرح قدیم سندھی تہذیب کے دیگر پہلوؤں کو جانے کے عمل کے ساتھ ساتھ مطالعات اور مشاہدات کرنے کے انداز میں بھی مسلسل تجربہ و تبدیل رونما ہو رہا ہے۔

رس مان (Rissman) کے مطابق جیسے جیسے قدیم سندھی شہروں کا مطالعہ معاشرتی، معاشری اور

سپاں اداروں کے زیادہ نظریاتی موضوع کی طرف بڑھا، مصورانہ اشیاء یعنی مہروں کا استعمال اور ان کے حصول نے ایک مختلف رازوی پیش کیا۔ ان مہروں سے متعلق اشاراتی یا سماجی و سپاں معافی اور سوالات، ان قدیم چیزوں کے ہنانے، استعمال کرنے اور لڑک کر دینے سے متعلق مزید گھرے مطالعے اور مشاہدے کے مقاضی ہوئے نیز اس موضوع پر کنوینز نے اہم نویت کا کام کیا ہے۔ اس بات نے نئے مطالعات اور نظریاتی نمونوں کو مزید وسعت اور تجزی وی، جن میں احدا و شمار کو جمع کرنے اور تحریر کرنے کے نئے طریقے استعمال کیے جاتے تھے۔ دہری تہذیبوں میں پائی چانے والی مہروں کی بابت قدیم سنگی شہروں کی مہروں کو بہت ہی سادہ فکارانہ نمونوں کے طور پر پیش کیا گیا۔ کینویر اور میڈو (Meadow) کی تحقیقات کے مطابق یہ مہریں طاقت اور اختیار کا نمونہ تھیں جنہیں ایک پیچیدہ و مختکہ سے بنالا گیا تھا۔

۱۸۷۳ء میں جب ہمیں مرتبہ ہر پاسے ان مہروں اور اشیاء کو دریافت کیا گیا تو ان غیر صاف شدہ امریق پر کندہ خوبصورت مہروں نے اپنی بے شک طرز اور یکیں جیسی گھری کی وجہ سے تمام عالم کو اپنی جانب متوجہ کر لیا۔

ان مہروں کو ان کے طرز اور لسانیات کی بنیاد پر ما رشل نے ان کا موازنہ میز دیوتا میں (عراق) کی بنیان نہ مہروں سے کیا (ما رشل ۱۹۲۳ء)۔ کئی سالوں کی کھدائی اور مطالعے کے بعد کئی محققین، جیسے ارنست مک کے (Ernest Mackay) جسے اس بات کا مشاہدے سے علم ہو گیا کہ ان مہروں کی ساخت میں، کندہ کرنے اور تیار کرنے کی عمومی مکنیک استعمال کی گئی۔ ان کے مشاہدات نے اس بات کو مکشف کیا کہ حقیقت میں یہ مہریں اور کندہ اشیاء کی طرح کی ہیں جن میں سے کئی کو تو بطور مہریں استعمال نہیں کیا جانا تھا۔ شروع کے مطالعوں کے ضمنی مضموم میں یہ فرق محسوس نہیں کیا گیا تھا لیکن یہ واضح تھا کہ ان مہروں اور دیگر کندہ اشیاء کو ہنانے میں جو طریقے استعمال کیے جاتے تھے وہ مقامی ثقافتی ترقی کا شاخانہ تھے، دیگر قدیم تہذیبوں کے خیالات کو اپنے اندر رکھنا اس کی وجہ نہیں تھا۔

ماہرین نے کھدائی سے ان حاصل شدہ فن پاروں کا دربارہ مشاہدہ مژروع کر دیا ہے اور پاکستان اور بھارت میں کھدائی سے فنی فنی اشیاء دریافت کی جاری ہیں۔ فن پاروں کے اشاراتی عناصر اور ان اشیاء کے ہنانے کے لیے مختلف عمل کے مطالعے کے لیے ماہرین نے، قدیم سنگی تہذیب کی ترقی کے اساس، معاشرتی و معاشری نظریاتی اور سیاسی ترقی کے عناصر پر فنی روشنی ڈالنی شروع کی ہے۔ ویدال (Vidale) اور ملر (Miller) کی تحقیقات کے مطابق امریق سے ہنائی گئی گولیوں (گول دانے) پر حالیہ مطالعہ قدیم سنگھ کی کامل فنی بھارت اور معاشرتی ڈھانچے میں تبدیلیوں کے بارے میں اشارہ دیتا ہے۔

وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ ماضی سے متعلق سوالات میں بھی تبدیلی واقع ہوئی ہے اور

خوبصورت سے زائد قدیم اشیاء کے مطالعے کے طریقوں میں بھی ماہرین آثار قدیمہ ذرا ماتی تجدید لپیوں کا مشاہدہ کر رہے ہیں۔ ماقبل آثار کے نمونوں کی ایک نوع قدیم سندھی شہروں میں پائی گئی۔ یہ کسی سخت دھات میں کندہ (انتاگنیو) مہریں ہیں جو ہمیں اس بات کا پتہ دیتی ہیں کہ کس طرح وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ (ماہرین) اور محققین اپنے نظریات اور بیانات میں تحریرات لانے پر مجبور ہوئے۔

وادی سندھ کے رسم الخط کو پڑھنے کی بے شمار کوششیں کی گئیں ان میں ایک اہم اور منفرد کوشش مولانا ابو الجلال ندوی کی تھی جو عربی، عبرانی، فارسی، انگریزی اور دیگر مقامی زبانوں پر مبور رکھتے تھے انہوں نے مارشل کی اس تحقیق کو سامنے رکھ کر وادی سندھ کا رسم الخط دائیں سے باسیں ہے، پیغابت کیا ہے کہ یہ رسم الخط عربی کی ابتدائی مکمل ہے انہوں نے اپنے تجھنے نقش کی روشنی میں دو ہزار مہروں کی تقریات کی ہے، یہ کام انتہائی اہم نویسیت کا ہے لیکن اردو میں ہونے کے باعث مغربی مفکریں اور محققین اس سے لاطم رہے۔ سندھی ثافت ہے ہم قدیم ترین عرب ثافت بھی کہہ سکتے ہیں، انتہائی وسعت کی حالت روی ہو گی۔ سیریا (عراق)، سورا (ایران) میں اس تہذیب سے متعلق مہروں کا پایا جانا کیا تاہت کتنا ہے۔ نیز موجودہ ہندو مورخین اور محققین یہاں تک تعلیم کرتے ہیں کہ وادی سندھ کا شہر موئی جو دلو صرف ایک شہر نہیں بلکہ ایک بیاست تھی جس کی سرحدیں موجودہ پنجاب کے اطراف کے علاقوں یعنی راجستان اور کجرات تک پہنچی ہوئی تھیں۔ لیکن ان مورخین نے ایسے کسی کھنڈر کی طرف اشارہ نہیں کیا جو ہر پا یا موئی جو دلو سے مراثت رکھتا ہو اور انھیں موجودہ بھارت کی ان دو بیانوں میں دریافت کیا گیا ہو۔

بھارت میں و پڑ کے مقام پر اور ولی کے قرب (اندر پر جھن) میں ضرور آثار ملے ہیں، لیکن یہ آثار محققین ماقبل تاریخ کا پتی جاپن اس طرح متعجب نہ کر سکے کہ جس طرح ہر پا یا موئی جو دلو، نال، آمری اور مہر گڑھ کے کھنڈرات نے پوری دنیا کے محققین کو ورط جیرت میں ڈال دیا۔ اور یہ تہذیب آج بھی اپنے اندر کئی رازوں کو سنبھالے اہل علم کو تحقیق کی دعوت دے رہی ہے۔

### حوالہ جات (References)

اس موضوع پر مزید مطالعے کے لیے مندرجہ ذیل کتب سے استفادہ کیا جاسکتا ہے:

**Maulana Abul Jalal Nadvi, Qadeem Sindhi Muhrein, Mah-e-Nou ,Dec. 1956.**

**Jareeda No. 21. Lisaniyat, Bureau of Composition, Compilation and Translation, University of Karachi 2003**

**Maulana Abul Jalal Nadvi. Harappa Script; Parhee Jaye to Kaisey. Sweda Sept. 2000.**

- Syed Khalid, Umar Hameed Hashmi, Burushaski: Tareekh-o-Tehqueeq Ki Meezan Mein.** Jareeda 21. Bureau of Composition, Compilation and Translation, University of Karachi 2003.
- Nasir Uddin Nasir, Shimol Boq, Bureau of Composition, Compilation and Translation,** University of Karachi 2003.
- Maulana Abul Jalal Nadvi, Diyar-e-Hind-o-Sind.** (unpublished).
- Alekseev, G.V., Soviet Studies on the Harappan Script,** 1965
- A Ilchin, -The Birth of Indian Civilization ,** 1968
- B osen.K., Human Skeletal remains from Harappa,** 1965
- Brice, William C, -The Writing System of the Proto-Elamite Account Table of Susa,** 1962.
- Burrow, T., Dravidian and the Decipherment of the Indus Script,** 1969
- Burrows, T., Ur Excavations, Text, II.,** 1935
- Falkenstein, Archaische Text aus Uruk,** 1936
- Goetze, A., Early King of Kish,** 1961
- Jacobsen, Th., The Sumerian King List,** 1939
- Jestin, R.R. Tablettes Sumeriennes de Suruppak Conservees au musee de Stamboul ,** 1937
- Kramer,S.N., Enmerker and the Lord of Aratta,** 1952
- Mackay, E.J.H., Further Excavations at Mohen-jo-Daro,** 1938
- Kramer, S.N., Enmerker and the Lord of Aratta,** 1952
- Marshall, Sir John., Mohen-jo-Daro and the Indus Civilization ,** 1931.
- Ross, Alan.C. The 'Numeral -Sings' of the Mohen-jo-daro Script,** 1938
- Vats, M.S., Excavations at Harappa,** 1940
- Wilson, J.V.K, Indo Sumerian,** 1973.
- Knorozov, Y. V., Characteristics of the language of the Proto-Indian,** 1956
- Lal, B.B., The Direction of writing in the Harappan script,** 1966.

## دیار ہند و سندھ

مولانا ابوالجلال ندوی

مغربی شام کے عہدی مصطفیٰ جو ظہور اسلام سے پہلے قرون وسطیٰ میں گزرے، جس اور جنوبی عرب کو ”ہند“ کہتے تھے۔ (ہند امامہ، مرتبہ سیداحمد اللہ قادری مضمون ”ہند کے کام نوشیز“ سیداحمد اللہ قادری)

### جشی ہند:

عرب میں الاح سبر یعنی ”سر کے نیزے“ بہت مشہور تھے، یہ نیزے جس کی ایک بحثی سبر میں بخچتے۔ سقوط نے سبر کے ذکر میں لمحہ ایک قابل وثوق آدمی نے بتایا کہ

ان هذه القرية في جزر من النيل ياتي من ارض الہند  
یعنی نیل کے ایک جزر (مبلغ سیلاپ) میں واقع ہے جو ارض ہند سے آتا ہے۔

اس سے ظاہر ہے کہ یا قوت التوفیر ۲۵ هـ کے زمانے تک ملک جس کے ایک علاقے کو ”ارض ہند“ کہا جاتا تھا، کیوں کہ ایک زمانے میں یہاں ”ہند“ کہلانے والی ایک قوم بنتی تھی۔

### یمنی ہند:

ابن حاتم ہمدانی نے اکمل جزو مشتمل میں اپنی ہدی کتاب اکمل جزو نجم کے حوالے سے ایک قدیم کتبے کی وسطیں نقل کی ہیں، یہ تبریز ہلال قتاب کی ایک قدیم قبر میں سے برآمد ہوا تھا جس میں مکتوب تھا کہ

الا شمعه بنت ذومراہندنک اذا وحمک اول فالقسم من ارض  
الہند بطلة ذاہنکا

”میں ہوں ذومراہنڈ کی بیٹی شمعہ، جب مجھے چاؤ ہوتی تو ارض ہند سے نازہہ تازہ  
خریف کے میوے لادے چاتے تھے۔“

زمانہ تحریر نامعلوم ہے لیکن یہیجا یہ تحریر بہت قدیم عہد سے تعلق رکھتی ہے ساسکتبہ کا ارض ہند یا تو جشی ارض ہند ہے یا خود جنوبی عرب کے ایک حصہ کام ہے۔

ظہور اسلام کے زمانے میں بھن پر ایران کے مرزاں کا راج تھا جنہوں نے ۲۰۰ء کے قرب  
مال جش سے یہ دلیل چھینا تھا۔ اس سے پہلے یہاں جش کے مراء حکومت کرتے تھے جنہوں نے ۵۲۵ء میں بھن  
کو فتح کیا تھا اس زمانے سے پہلے حب ذیل ملوک بھن کے فرمان روانچے:  
۱۔ ملک بکرب بھیمن (روایتی ملک بکرب) ۷۸۷ء میں موجود

۲۔ امیر ابمن بن ملک بکرب (روایتی امرو بن قع)  
۳۔ ابو کرب اسعد بن ملک بکرب (کہنے والوں نے تقریباً اساری ہائی بھن کو اس کی  
واستان بنارکھا ہے)

۴۔ شر حبیل بعفر بن ابو کرب (حابن بن قع) ۷۵۲ء میں موجود

۵۔ عبد کلیل (روایتی عبد کلال) ۷۵۵ء میں موجود

۶۔ شر حبیل بیوف ۷۲۰ء میں موجود

۷۔ مرشدالات بیوف (روایتی مرشد بن عبد کلال) ۷۸۰ء میں موجود

۸۔ معدی کرب نعم (ولید بن مرشد؟)

۹۔ لہیغہ بیوف بن معدی کرب ذوال شاتر (روایتی لہیغہ بن بیوف ذوال شاتر)

۱۰۔ یوسف ذونواس ۵۲۵ء میں مارا گیا

یہ اسما اس تاجر مسلم علامہ سید سلیمان علیہ الرحمۃ کی "ارض القرآن" سے معین نقل کیے گئے، تطیقات  
کا ذمہ دار میں ہوں۔ ملک بکرب کی حکومت کے قیام سے پہلے بھن پر جو کچھ گزری اس کا خلاصہ ایک روایتی کتبہ  
پیش کرنا ہے، ماقوت نے خفار کے ذکر میں نقل کیا ہے کہ اس شہر کی چار دیواری کا ایک ستون پر مکتوب پایا گیا تھا  
کہ:

لمن ملک ظفار؟      لمک ظفار کا تمیرا خیار کا

لمن ملک ظفار؟      لمک ظفار کا جشاشرار کا

لمن ملک ظفار؟      لمک ظفار کا فارس احرار کا

لمن ملک ظفار؟      لمک ظفار کا تمیر کو واپس مل گا

ذمار کے ذکر میں لکھا ہے کہ قریش نے دوبارہ تغیر کے لیے جب (۵۹۵ء میں) خانہ کعبہ کو ڈھلایا تو

اس اس کعبہ ایک پتھر لاجس پر مند میں مکتوب تھا:

لمن ملک ذمار      لمک ذمار کا؟      تمیرا خیار کا

|              |                |                 |               |
|--------------|----------------|-----------------|---------------|
| لمن ملک ذمار | للحبشة الاشرار | ملک ذمار کس کا؟ | جعش اشرار کا  |
| لمن ملک ذمار | لفارس الاحرار  | ملک ذمار کس کا؟ | فارس احرار کا |
| لمن ملک ذمار | لقريش التجار   | ملک ذمار کس کا؟ | قریش تجار کا  |

پھر اپنی جگلوٹ گیا  
ثُمَّ جَارِ مَجَارٍ

چوتھی صدی کے وسط میں جنپ پر ایک بادشاہ حکومت کا تھا جسے عرب "آزادہ زوال انواع" کہتے تھے، اس کا ایک کتبہ بیان میں ملا ہے، بیانی نام اس کا Aizanas تھا۔ یہ شخص خود کو "ملک بیان" بھی لکھتا ہے، یہ بہرہ زوال انسار کا پڑا ہے۔ عربی کہنا بیان ابہرہ زوال انسار اور اس کے بیٹے عمرو زوال اذ عار کو بھی بیکن کا حاکم تھا۔ یہ اس کے زمانے میں ایک ایرانی کاؤس نے بیکن پر حمل کیا تھا، عرب کی رواہت کے مطابق ایک حسن بن ہانی نے اس سے جنگ کی اور اسے زندہ گرفتار کر لیا۔ حسن بن ہانی کی نبان سے کہا گیا ہے کہ وقتاً قاتاً بیکن فی سلاسلہ شین سبعاً وفت لامسجہا۔ ایرانی کہانی کے مطابق اسے عمرو زوال اذ عار نے گرفتار کیا تھا۔ رسم نے پھر بیکن پر حمل کیا اور کاؤس کو چھپڑا لایا، اس کاؤس کو کیے کاؤس قرار دے کر طبری وغیرہ نے عمرو زوال اذ عار کا نجیب زمانہ یعنی چوتھی صدی عیسوی سے ڈیڑھزار برس قدیم قرار دے دیا ہے۔ اس زمانہ خلقتھار سے پہلے ۲۸۵ء تک بیکن پر "ملک بیان" زوال بیان" کہلانے والے ملوک حکومت کرتے تھے۔ ۲۸۵ء سے ۳۷۵ء تک نوے برس کا زمانہ جو گزرا، اس میں حبیر، جوش، فارس اور ایک خالدان قریش تجان، یعنی حکومت پر استیلہ جانے کی جدوجہد کیا کرتے تھے، اس زمانہ میں بیکن کے اس قدر حصہ کو جس پر حبیر کا "سلطنت حاضر ہند" کہا جاتا تھا۔ چنان

"ایک سریانی مصنف اپنی فانوس نے جو ۲۸۵ء میں گزر، ہندوستان کی نوسلطتوں کا ذکر کرتے ہوئے ایک کا نام حبیر بتایا ہے جو بیکن کا مشہور فرمان رو خانمدادان ہے"

(ہندوستان مرتپہ سیداحمد اللہ قادری حبیون "ہند کے نام نوہیں" سید احمد اللہ قادری)

عرب نبایوں کے نزدیک حبیر تین تھے (۱) حبیر اکبر بن سہا اکبر (۲) حبیر اعشر بن سہا اعشر بن حبیر اکبر

(۳) حبیر ادنی سان کی باہت لفظ حبیر کے ماتحت یا قوت نے لکھا ہے کہ ابن ابی الدمن الحمدانی کا بیان ہے کہ:

هم اهل غمہ تو لکنة في الكلام الحميري والي حمير بن الغوث

هذا بحسب اکثر هذه اللغة الحميرية

یہ لوگ حبیری زبان ایک ایک کر گئی امیر بولتے تھے اور جس زبان کو حبیری کہا جاتا ہے

اس کا براہما حصیں حبیر بن الغوث کی طرف سے منسوب ہے۔

۲۸۵ء سے ۲۷۵ء تک نوے برس جو خاندان جوش، قریش اور ایمان والوں سے بہردا زمارہ اور ۲۷۳ء سے ۲۷۵ء تک ذیرہ سورس یعنی پر حکومت کی اسی کام حمیرادی ہے۔ حمیر بن الغوث کے ایک بھائی کا نام زید بن الغوث، جس کے پوتے کام محبوب بن مالک تھا۔ اس محبوب کا لقب ایش ر تھا۔ یعنی کے مشہور قصر غمدان کا بانی، صحیح تر واقعہ کے مطابق یہی تھا (اقوٰۃ ذکر غمدان)۔ یعنی میں اب تک جو اسے ملوك مدینہ کے کتابات سے معلوم ہوئے ہیں ان کے مطابق یعنی پر ایک زمانے میں **ملکہ حملہ** بزرگ سماں حکومت کرتے تھے۔ ”کرب“ مرکب ہے ”سی“ (جبراں میں بھی من) اور ”کرب“ (خدمت کی) اس لقب کا نیکیز جر خادم ہا ہے۔ اس کے بعد ۲۷۴ء ملک (ملک سماں) کھلانے والے لوگوں نے راج کیا۔ خادم ترقی کر کے ۲۷۵ء ملک یعنی بادشاہ بن گیا خدمت گار تھا نبیوم بن گیا، ہر کر خدمت کر داں محمد شد سان بادشاہوں کے بعد ملک سماں دور بیان کھلانے والے بادشاہ حکومت کرنے لگے، آخری ملک سماں ایک فرعی شہبختا اور راویں ملک سماں دور بیان اس کا بینا ایش ر صحبت، یعنی ایش ر محبوب ہشام بن محمد کلپی کے بیان کے مطابق غمدان کا بانی تھا اور سی حمیرادی کے بھائی زید بن الغوث کا پوتا محبوب تھا۔ اس ایش ر اس کے پیشے ایش ر محمل کا ذکر المروی کے نام سے وہیں کیا ہے۔ ۲۷۵ء میں ایک روی فوج نے الیں گالوں کے ماتحت یعنی پر چڑھائی کی تھی۔ جلد ناکام رہا اس زمانہ میں المروی بادشاہ یعنی تھا۔ ایش ر کے وقت سے یا سرہم کے وقت تک ۲۷۵ء بادشاہوں نے یکے بعد دیگرے حکومت کی پھر ۲۸۰ء میں ایک شریعت بادشاہ ہوا، اس کے بعد ”لن ملک فمار“ کا زمانہ شروع ہوا، بادشاہ کی تعداد تو ۱۵ ہے مگر پیش مرف ۱۳ ہیں۔ ہم کچھی سطروں میں دیکھ آئے ہیں کہ تمہیں یعنی بن ابو کرب بن ملک میرب تمن پیشوں نے ۲۷۵ء برس حکومت کی اس حساب سے ۲۷۵ء پیشوں کا زمانہ ۲۷۰ء برس ہوتا ہے اور اس لیے ایش ر محبوب کا زمانہ ۲۷۰ء قمری اپا سکتا ہے، اس لیے حمیرادی کا زمانہ اس سے ۲۷۰ء برس پہلے ۲۷۰ء قم کے قریب شروع ہو گا ایش ر محبوب سے پہلے ”ملک سماں“ کھلانے والے بادشاہوں نے حکومت کی یعنی پیش مرف ۱۳ اگر زیریں جن کے لیے ۲۷۵ء برس مقرر کیے جاسکتے ہیں اور ملک سماں کھلانے والے بادشاہوں کا زمانہ آغاز ۲۷۰ء قم تواریخ دیا جاسکتا ہے۔

ایش ر محبوب ایک شخص عمرو بن قیس کی اولاد تھا جو اس سے وہ پشت اور پر کامورث تھا اس کے ایک فرزند کام حسان بن عمرو تھا جس کا زمانہ از روئے حساب ۲۷۵ء قم تواریخ دیا جاسکتا ہے یعنی ملک سماں کے زمانہ آغاز سے ۱۲۵ء ب بعد، اس حسان بن عمرو کی بابت یا قوت نے لکھا

محمد بن السائب نے کہا..... وہی شعبان ہے اور اسی کی طرف امام شیعی مذوب ہیں، ان کو بلطف ایش ر  
شیعیں اس قصہ کی وجہ سے موسم کیا گیا جو مجھ سے ذوالکلام کے ایک شخص نے بیان کیا وہ یہ ہے کہ ایک مرتبہ یعنی

میں سخت سیلا ب آیا، اس نے زمین پھاڑ دی، ایک خانہ نبودار ہو گیا، میں اس خانہ کے اندر واصل ہوا ایک سخت پر ایک لاش دیکھی جو زری کی چیزیں کا جب پہنچی سر پر ایک سرخ یا قوت تھا ہاتھ میں سونے کی کڑی تھی، ایک لوچ تھی جس پر مکتوب تھا:

بسم الله رب حمير ۰ انا حسان بن عمرو القيل ۰ حين  
لا قبل الا الله ۰ مُثُ ازمان زخر هيد ۰

هَلْكَ فِيهِ أَثَا عَشْرَ الْفَ قَبْلٍ ۝ وَ كَتَ اخْرَهُمْ قَبْلًا. فَاتَّيْتَ ذَا شَعْبِينَ  
لِبَحْرِنِي مِنَ الْمَوْتِ فَأَخْفَرْنِي  
يَسِبْبَ ہے کہ حسان کو شعبان کہا گیا۔ چوں کہ شیرو جمع کی طرف نسبت نہیں کی جاتی  
اس لیے الھی کہا گیا (مجھم البدان ذکر شعین)

اس عمارت کا تجزیر کرنے سے پہلے اس کی اصلاح ضروری ہے کیوں کہ عمارت میں کچھ غلطیاں ہیں۔ (میں) کا لفظ بے محل ہے۔ غالباً یقظہ عربی ۲۷ (میں = پادری، دیکھو) کی بدلتی صورت ہے ساس کتب کا بن خلدون نے بھی نقل کیا ہے میرے پاس ابن خلدون کا عربی نوٹسیس ہے اس کا اردو تجزیر ہے مترجم نے کتب کی جو عربی عبارت نقل کی ہے اس میں (زخرہید) کی جگہ حید ماہید ہے، لیکن صحیح عمارت حید مات حد ہے بھی اصل کتب کی عمارت ہوگی۔ محمد بن الصابر نے مات کا تجزیر چھوڑ کر حید اول کا تجزیر زخرہ کیا ہے۔ زرخاقوم کے سعی ہیں ”جگلیا اعلان جگ کے لیے لوگ جوش میں آئے“ میں اعراب میں لفظ حید کے ماتحت مکتوب ہے کہ

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| ایام ہید ایام موتنان کانت فی                                                                                                                                                                                                                                                                                     | امام ہید سے مراد رگ انبوہ کے دن جوزمانہ    |
| قدیم میں عرب میں واقع ہوئے ان دنوں                                                                                                                                                                                                                                                                               | العرب فی الدهر القديم يقال                 |
| مات فیہ اثَا عشْرَ الْفَ قَبْلٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                  | میں کہا جانا ہے کہ ۱۲ ہزار کھنثے مارنے پڑے |
| مَتْ يَامَاتْ کے معنی کھلداں اور قدیم حمیری میں ملک اور دلکش ہے۔ حضرموت کا اصل نام                                                                                                                                                                                                                               |                                            |
| ۲۸۳۴ حضرت ہے۔ یہ لفظوں کا مجموعہ ہے حضرت بمحنتی شاہنشہین شہر متlayat بمحنت ملک حضرت ملک کا شاہ                                                                                                                                                                                                                   |                                            |
| نشین شہر۔ ہید دوم ایک جغرافی نام ہے، العربی نے اس کا ذکر کرایا لاما کن میں کیا ہے (یا قوت لفظ ہید) ہند اور ہید مراد فلکات ہیں۔ ہند کو ایرانی ”ہندو“ اور ”عمرانی ہندو“ کہتے تھے (استرا) ۱) ہید دوم دراصل حید ہے جس کا ذکر ایک کتب میں عنتریب آپ کو ملے گا ان وجوہ کی تھا پر (زخرہند) کو ہم حید مات ہد پر دھیں گے۔ |                                            |
| اثَا عشْرَ الْفَ قَبْلٍ غلط ہے قبیل دس ہزار کے رکھیں کو کہتے تھے ۱۲ ہزار قبیل کا وجود ۱۲ کروڑ نقوں کو سلسلہ                                                                                                                                                                                                      |                                            |

ہے۔ یمن میں اتنے نفوں کا تصور بھی کیا جاسکتا۔ طبری کے مترجم نے ”اثنا عشر الف قبیل“ لکھا ہے اور یہ ورقہ جر ۱۲ ہزار قبیلے مارڈا لے ہیں۔ صحیح تر اٹ لسان الحرب کے مطابق اثنا عشر الف قبیل ہے۔ لایم ہند میں نہ ۱۲ ہزار قبیل مارے گئے۔ ہزار قبیلے مارے گئے۔

ذی شعبین غلط ہے۔ ہدایت کے بیان کے مطابق صیغہ تجزیہ حیری میں رفع، نصب، جر تینوں حالات میں ایک ہوتا تھا اگر یہ کتبہ ہم کو پل جائے تو ابن القرافی اشراصل اعلیٰ انھیں میں سے تھے، اور ان کا شمارہ ہمان میں تھا، شام میں جو بے شعبانی کہلاتے۔ یمن میں جو بے وہ ال ذی شعبین (الذی شعبان کا جدید تنظیم مطابق عربی میں) کہلاتے اور جو صریح میں بے وہ شعوب کہلاتے۔

روایتی کتبہ سے صاف ظاہر ہے کہ ۶۵۹ میں ذو شعبان صاحب گھر ی رحمن بن عمر و کافلین بکہ ایک اور شخص کلام مخفاٰ جس کی طرف غلطی سے بونجان مخصوص ہوئے، اس شعبان یا ذو شعبان کا ذکر آگئے آیا ہے اب کتبہ اصلاح کے بعد اس کا تصریح کر لیجئے:

بسم الله رب حمير ۝ انا حسان بن عمرو القيل ۝ هين لا قبل الا  
الله مت ايام هيدمات هد ۝ هلك اثناعشر الف قيل ۝ كبيت  
اخرهم قلق ۝ فاتيت ذهبن ليجيرني من الموت فاخفرني  
اللهم خذ بغيركما م س میں ہوں فرماں روا حسان بن عمرو، وکھواللہ کے سوا کوئی  
فرماں روانگیں میں نے ارض ہند کی مرگ انبوہ کے دنوں وفات پائی ان دنوں ۱۲ ہزار  
کشتہ مارے پڑے سب سے آخر میں جو مارا گیا وہ میں ہوں میں ذو شعبان کے پاس  
آیا کہ وہ مجھے موت سے بچائے عجس نے امید پوری نہیں۔

اس کتبہ کے مطابق ۱۵۰ سے ۲۰۰ قم کے دریان (ماتحد) کے اندر کسی وجہ سے ۱۲ ہزار کھٹے مارے پڑے۔ ذو شعبان کلام سے جس شخص کا اس کتبے میں ذکر ہے اس کو پہچانتے کے لیے ذیل کے کتبوں پر خوفزدہ ہے جن کیلئے کبی دختران اسما سے نقل کرتا ہوں:

العدد يليط ملک حضرت من عم وظیر

اد جهان انوم حلقب شر من بچ

مطلوب اس کا یہ ہے کہ ”شہر بن بیج“ کو لقب دینے کے لیے اس بادشاہ نے قصر انورم تک سیر فرمائی  
جیسی ملکی نئے شہر بن بیج کے ذکر کو حذف کر کے حلقہ بکار تر جر کیا ہے  
in order to assume his titles.

شہر بن بیج کے ذکر کو حذف کر کے حلقہ بکار تر جر کیا ہے

شہر بن و آل عترت من ذلم اب نخل  
من اکشم و حبیل من محمد شو  
نواسم ال عذر یاط ملک حضرت من عمر زذر  
مت براد جن بیس انورم

فہی نے آخری سے پیش لفظ کو یونی لکھ کر پر ۴۴۴۶ کی صورت میں اصلاح دی ہے۔ ہم  
اصلاح کو غیر ضروری سمجھتے ہیں جن وہی عربی لفظ جان (گستان و بوستان) ہے جسن یا تو کسی خاص بات کا نام  
ہے یا یہ صید کی طرح کسی خاندان و قبیلہ کا نام ہے۔ جس کی طرف انورم کی جائے وقوع منسوب تھی اور راجحہن جہان  
یعنی گستان جس کا کہا جانا تھا۔ مطلب کہتا کہ یہ ہے کہ جب بادشاہ حضرت مولانا عزیز لفظ نے گستان جسی یعنی انورم تک  
سیر فرمائی تو اس کا ساتھ شہر بن نے دیا تھا۔ شہر بن کے دادا زماں اب نخل کے نام کا ملک ذمار سے کفل واسطہ ہوا تھا یہ  
نام تو ذمار سے کھلا رابطہ رکھتا ہے۔ نوزماں کا شہر ہونے کی وجہ سے ذمار کو نوزماں کہا گیا۔

بیم بن ذلم و مرشد من شعیون ٹھ حیر

شیخن شوہو مراس من ال عذر یاط ملک  
حضرت من عمر زذر مت براد جند عاشش

انورم ضحلل و حلقب بت بیج سین

## مکمل ملک سا بیان

مراس می ادن نوب سختم ملک سا  
۱۹۴۷ء میں اعلان کیا گیا

### وہی دن تبعیح اُھن

ٹھی نے پہلے یونی کمک کر پھر جا بجا اصلاحیں دے کر اور آڑی الماظ (تع، ٹھیں اُھن) کو چھوڑ کر اس کا ایک باکل غلط تجزیہ ہے جس کی غلطی ظاہر کرنا مناسب نہیں ہے۔ تھیک تجزیہ اصلاح کیے بغیر یوں کیا جا سکتا ہے:  
یہ بن رظب اور مرشد بن شعبان باشندگان حمیریہ ان نے میں کے رئیس حضرموت کے باادشاہ، ال عدیط فرزند عمر کا ساتھ دیا جب کہ اس نے اپنے قصر انودھ کے سر فرمائی (؟) اور (حسب ذیل) لقب دیے کے لیے

|     |                                                                                               |                                                                     |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| ۱۰  | : بُت                                                                                         | تاضی (بَتِ التَّصَاعِدِ بَكَارِيَّا فَيُصْلَكُ كَيَا)               |
| ۳۶۸ | : تَعْ                                                                                        | معاف کرنے والا (عَرَبٌ يُولِّي تَعَّةً كَرَفَ افَالْمَلْكُ فَانْجَ) |
| ۳۷۰ | : سَمِّن                                                                                      | خطاکار کو (قَيْأَى تَزْجِر)                                         |
|     | : رئیس                                                                                        |                                                                     |
|     | : سکردوں، اران کے سکردوں کا رئیس (ذمار کے پاس حران ایک مقام ہے اران سے غالب اوری مرا دیے ہے)۔ |                                                                     |

|          |                                                                                         |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ادن      | : مقام کام                                                                              |
| نوب سختم | : نعمیں بخششے والا                                                                      |
|          | ملک سا بیان: سما کا بادشاہ رینہ ان کا قلعہ دار                                          |
| تع       | : توب + لع = خطابکش                                                                     |
| ٹھیں     | : (عبراں کے مطابق) بخششے والا، نجات دلانے والا، راہ نجات بتانے والا                     |
| اُس      | : ہم و یکہ آئے ہیں کا اور کتبیوں کا عم دخراں کتبی میں عم ذہر ہی اس لیے قیاس پر اس پڑھیے |
| یشخ اُس  | : اپنے بھائی کو راہ نجات دکھلنے والا                                                    |

حیری تاریخ ۱۵ قم سے شروع ہوتی ہے، مگن ہے کہ اس کا نقطہ آغاز بھی سال واقع ہو جب کہ حضرموت کے ایک بادشاہ نے شربن تَع کو بات سانچ سکنی، رئیس میں اران نوب سختم، تع ٹھیں اُس کے لقب

سے نواز تھا۔ معلوم ہوتا ہے کہ اس شخص کے بعد عرصہ کیلی دور بیان ایسا نہ ہوا جو ملک سباؤ ہو بہر حال ایک ملک سباؤ روزہ دین جو اپنے وقت کا تبع تھا۔ ایسے شخص بھی تھا جس کا ذکر اس حیر میں ہے۔

روایتی کتبہ حسان بن عمرو میں جس ذوشعبان کا ذکر ہے، بہت ممکن ہے وہ اسی کتبہ کے مرشد بن شعبان کا باپ شعبان ہو چکے ذوشعبان بھی کہا جاتا تھا اس کتبہ کا مرشد بن شعبان حمیریہمان کا باشند تھا۔ سیہان کام اب سیہان بن گیا۔ حمیریہ اس علاقہ کے ایک گاؤں کا نام تھا جہاں کے لوگ حمیرادی اور اخنام حمیر کہلاتے تھے۔ چون کمرشد بن شعبان حضرموت کے بادشاہ اہل عذیط کے مقربین میں سے تھا اس لیے اس کے باپ شعبان یا ذوشعبان کی بابت بھی خیال کیا جاسکتا ہے کہ اس کے پیشتر کے بادشاہ حضرموت کے متولین میں سے ہو گا۔ اہل عذیط سے پہلے حضرموت کا ایک بادشاہ یعنی ال بن تھا ایک اس کا بھی کتبہ علی کی دختران جسے نقل کرنا ہوں۔

وَمِنْ أَهْلِ الْأَرْضِ مَا يُحِبُّ إِلَيْهِ الْمُجْرِمُونَ

بیوال میں ملک حضرت بن ابھس بن احرار بھر  
وَمِنْ أَهْلِ الْأَرْضِ مَا يُحِبُّ إِلَيْهِ الْمُجْرِمُونَ

ذستلب و فرر چھڑن شبہ  
وَمِنْ أَهْلِ الْأَرْضِ مَا يُحِبُّ إِلَيْهِ الْمُجْرِمُونَ

و رس پیان دفتر صحیح ب حدجن مت شرد بن صیدمن  
وَمِنْ أَهْلِ الْأَرْضِ مَا يُحِبُّ إِلَيْهِ الْمُجْرِمُونَ

و هرلو ش بقرم  
وَمِنْ أَهْلِ الْأَرْضِ مَا يُحِبُّ إِلَيْهِ الْمُجْرِمُونَ

و تی و ثمنی حورو و فرس و عشری  
وَمِنْ أَهْلِ الْأَرْضِ مَا يُحِبُّ إِلَيْهِ الْمُجْرِمُونَ

صینم و نبوت طحقحد محمد حس انوم

لٹھی نے اس کا بھی تجزیہ غلط کیا ہے، ان یورپی قدامت جو کہوں کا بڑا احسان ہے کافیوں نے ممکن کے بہت سے کتابات نقل کر کے شائع کر دئے ہیں لیکن ان کی قرائتوں اور تشریحوں پر بغیر تحقیق اعتماد کیا درست نہیں ہے مان کی تشریحات میں تحقیق سے زیادہ خیال بازی کے آثار پائے جاتے ہیں اور حقیقت بالکل ہی کچھ سے کچھ ہو جاتی ہے۔

(۱) بن احرار بھر کی بجائے freemen of YHB'R بے جا تجزیہ ہے۔

- (۲) قلب سے محل کے وزن پر جو عربی اصل کا مراد ہے مطلب کالفظ ہنا جس کا نحیک ترجمہ ہے، وہ بالا کر دیا گئی نے founded لکھ کر ترجمہ کیے ہے متعلق تصنیف فرمائی۔
- (۳) خرور کے معنی معمولی عربی وال کو معلوم ہیں ہور کے معنے ہیں ڈھاریا، Colonized بھی خیالی ایجاد ہے۔
- (۴) ۷۶۰ کو رس پڑھا جا سکتا ہے رس ”وہی ہوئی“ روئی کو کہتے ہیں ۷۶۰ کا مطلب ہے وہی ہوئی روئی ہنا میں یعنی ریزہ ریزہ کر دیا گئی نے اصلاح دے کر ۷۶۰ ضر کیا ہے اصلاح اگر درست ہے تو اس کے معنی ہیں خارس (جگہ کی) یعنی یورپی ترجمہ built in stone یعنی طوارئ گندہ گمراہی ایجاد ہندہ ہے۔
- (۵) بیان بھی یہوت کا ترجمہ temple کیا ہے ترجمہ کا مکان محنت میں کامن جگہ بھل ہے۔
- (۶) شتر صحیح ایک کا ام ترجمہ میں شتر کو حذف کر دیا ہے ۷۶۱ کو اصلاح دے کر ۷۶۱ بنایا اور اس کا ترجمہ roofed یہ سارے غلط ہے۔
- (۷) بھدجن کا ترجمہ گلی نے with stone کیا ۔ حرف جار ۷۶۲ تمام یا قوم کا ام جس کا ذکر آخری صدر میں آتا ہے جن بھتی جتارو ترجمہ بھدجن کا ”گلزار حدم“۔
- (۸) ۷۶۳ = مت کوئی کالفظ خیال کر کے when ترجمہ کیا ہے مگر یہ مات بھتی ملک وزیر ہے۔
- (۹) شروع صید میں کا ترجمہ ضروری نہیں یا ایک شخصی نام و نسب ہے گلی نے اس کا ترجمہ نہیں کیا ہے بلکہ اپنی طرف سے تصنیف فرمائی ہے they were damaged as a result of collapse Slaughtered ۷۶۴، ۷۶۵ ۷۶۶، ۷۶۷ ۷۶۸ هر لوگو کو اصلاح دے کر ۷۶۹ هر جو بنایا اور ترجمہ کیا ہے ترجمہ صحیح ہے اصلاح بے ضرورت ہے۔
- (۱۰) جو روکا ترجمہ sheep غلط ہے حمار شیر خوار اونٹ کو کہتے ہیں۔
- (۱۱) ستم جمع ہے صبی کی children کی بجائے گلی نے ترجمہ کیا ہے gazelles
- (۱۲) صبف = عربی عائف بھتی فال گیر گلی کا ترجمہ leopard (چیتا) کوئی چیتے کی قربانی نہیں کرتا۔
- (۱۳) عبرانی میں نون سا کن بعد کے حرف میں مضمون ہو جاتا ہے حضری میں بھی ایسا تھا جیسا کہتی و گلی سے ظاہر ہے۔ ۷۶۹ صد و میل حصہ کا عبرانی اور حضری تلفظ ہے اب کہہ کا ترجمہ کیجئے۔  
یہ ایل میں با اٹاہ حضرموت کا، احریہ بھر کے بیٹے رب خس کافرزند وہ ہے جس نے دو بالا کر دیا اور ڈھاریا

شبوہ کے شہروں کو اور ثروت بن صیدمان کی سر زمین گلزار ہند میں شتر بھج کے گھروں کو پاٹ پاش کر دیا اور اس (خوشی میں) انہوں نے حضرانوم کے اندر رونج کیے ۱۳۵ باتی تھے تسلی کے اور ۸۷ شیر خوار اونٹ اور ۲۵ لڑکے اور ہند کے آنحضرت گیر۔

غالب اور ایقیٰ کتب کے ایامِ ہدایاتِ حج سے مراد اسی واقعہ کا زمانہ ہے جس کا ذکر کہ اس کتب میں ہے ماس کتب سے ظاہر ہے کہ یہ عالیٰ میں کے نام میں مکن کے اندر ایک قومِ سنتی تھی جو حج کیلاتی تھی اور اس کے مقام کا نام معد جن (گلزار ہند) اور ماتحد سمجھی ارض ہند تھا۔ یہ زمانہ ایشح سعیب کے زمانہ (۲۰ قم) سے نوپشت پہلے یعنی ۱۳۵ قم کے آس پا تھا۔

حاصل کلام یہ کہ خود مکن کے اندر ایک مقام تھا جو ۱۳۵ قم ۱۳۶۸ تک ارض ہند کیلاتا تھا، شمعہ بنت ذمرہ ہند کے کتبے میں جس ارض ہند کا ذکر ہے بہت مکن ہے کہ وہ جمیں ہند نہ ہو بلکہ مکن ہو۔

الغزالی نے جس شر بن بھج کو "ملک سبا و فریدان شیع ہوشیع اہن" کا لقب دیا تھا بہت مکن ہے وہ اسی شتر بھج کا بیان یا پہلو ہو، اگر ایسا ہے تو خود اس مقام کا نام ارض ہند رہا ہو جس میں فریدان واقع ہے مکن یہ بھی مکن ہے وہ کوئی اور مقام ہو ہبھر حال اسے مکن میں ہوا چاہیے۔

ہند اور یہیدہ نام کے وقوع تھے جو مکن میں نہایت مشور تھے مسلم مکن کے ذکر میں یا قوت نے لکھا ہے کہ لوگوں کا بیان ہے کہ ہدان کے بادشاہ ذی چیع (بیٹھئ) کے ساتھ حضرت سلیمان نے جب ملکہ سبا کی شادی کر دی تو ان کے ہم سے شیاطین نے مکن میں چند عمارتیں بنائیں جن میں سے ایک پر مکتوب تھا:  
لحن بسیاریون و مسلحین و صرواح و میثون کو، مسلم مکن کو، صرواح کو اور صرواح کو  
سرواح سر جا جة ابد بنا و هندة و هنيدة اپنے ہاتھوں کی حرکت سے تھلیا اور ہند کو اور یہیدہ  
و تلسوم و بریدہ و سبعہ امحلہ بقاعة کو اور تلسوم کو اور بریدہ اور دیگر یہ عمارتوں کو ایک  
بیان میں

یہ روایت کہاں تک درست ہے اس سے ہم کو بحث نہیں، صرف اس حد تک بحث ہے کہ مکن میں و قصر تھے جن کو ہند اور یہیدہ کہا جانا تھا، مکن ہے کہ یہ قصر اسی مقام میں ہوں جس کا ذکر "حد" اور "حد جن" اور "ماتحد" کے نام سے منتقل بالا کتبوں میں آیا ہے۔

اکمل میں ہمدانی نے ابو علکم امدادی کے چند اشعارِ راقش و مسین کے ذکر میں نقل کیے ہیں جن میں سے وحیب زیل ہیں:

نَحْنُ الْمَقَاوِلُ وَالْمَلَكُونَ قَدْ عَلِمْنَا أَهْلَ الْمَوَاضِيَ بِأَنَا أَهْلَ غَمَدِ الْأَنَا

والہندوین بی ذو الاح من تع و قصر ذا لور دقا مار اس ملھانا

ان اشعار کے بعد مکتب ہے الحندوین سے مراد ہند و ہندہ نام کے قصر ہیں۔ میرے خیال میں یقہرہ ناج کالی کسی میں السطور نہیں کا خافہ ہے اور الحندوین غلط ہے، کیوں کہ اس صورت میں تینا یہ سیندھنی ہے ہندوین اور قصر ذا لور مکتب ہے اور تن کے لیے قاما چاندھیں ہے، الحندوان چاہیے۔ اب شعر کا تجزیہ کیجیے۔

جانور جانے والے (شمالي عرب) خوب جانتے ہیں کہ (هم ایسے ویسے نہیں بلکہ) راجہ اور مہما راجہ ہیں۔ غمدان والے، ناج فارذوچ کی تغیرہ ہندوان اور قصر ذا لور والے یہ دونوں قصر ملھان کی چوٹی پر ہیں۔

بصرہ وغیرہ کے ذکر میں کمی جگہا قوت نے لکھا ہے کہ عراق والے شخصی ناموں میں آن بڑھا کر چن مقام کا نام بنا لیا کرتے تھے، یہ دستور بیکن میں بھی تھا، غالباً بیکن ہی سے عراق میں گیا ہندوان اور ارض ہند، اور ماتحد یہ سب مراوف الفاظ تھے۔ قصر ہندوان کا مقام و قوع ابو علکم امر اودی کے بیان کے مطابق جل ملھان ہے، اب جل ملھان کی بآ بہت پڑھیں۔

یاقوت نے لفظ ملھان اور لفظ ریشان کے ماتحت ہماری کا قول نقل کیا ہے کہ ریشان ایک پہاڑ ہے جس پر بن ملھان ہے، اس لیے وہ جل ملھان پھر مختصر ہو کر ملھان کہلا یا ملھان نام تھا تھیر بن الغوث کے دادا اور سعصب سے چار پشت اور پر کے موئث سعد بن عوف کے بھائی کا جس کی نسل جل ریشان پر ہے، ریشان کا محل و قوع ناجیرا بین میں تبلیغ مخالف این اس علاقہ کا نام تھا جس میں عدن ابین واقع تھا جا ب مختصر ہو کر عدن ہو گیا۔ جل ملھان پر جو قصر ہندوان تھا اس کی وجہ سے مخالف این یا بالفاظ دیگر بریاست عدن کا نام ایک زمانہ میں حد جن (گلزار ہند) ماتحد (ارض ہند) اور ہندوان تھا، اور وجہ تمیز اس کے سوا کچھ نہیں ہو سکتی کہ کبھی یہاں پر ہند کہلانے والی ایک قوم بنتی تھی۔

قصر ہندوان کا باتی ابو علکم امر اودی کے بیان کے مطابق ناج فارذوچ تھا، یعنی روایات کے مطابق یہ ایک ہماری فرماس رو تھا، جس کے ساتھ حضرت سلیمان نے اسی ملک سما کا تکمیل کر دیا تھا جس کا ذکر قرآن میں اور بابیل میں ہے ہم نہیں جانتے کہ اس روایت پر کہاں تک اعتماد کیا جا سکتا ہے مسلمانوں میں عام طور پر مشہور ہے اس ملک کا نام بلقیس تھا، اس سے خود حضرت سلیمان نے تکمیل کر دیا، جو شر کے نجاشیوں کا بھی ہوئی ہے وہ خود کو اسی ملک کی نسل سے اور آل سلیمان خیال کرتے ہیں، ہمارے پاس و روایتوں میں سے کسی کو قول یا رد کرنے کے لیے کسی حد تک بھی قابل اعتماد نہیں ہے۔

اشوری بادشاہ تھات بلا سر سرم ( ۲۵ یک - ۲۷ یک قم ) اور سرجون دوم ( ۲۲ یک - ۲۰ یک قم ) کی حیریداری میں ایک ہمدرج سائی اور ایک ملک عرب سنجی کا ذکر آیا ہے ملک سما کھلانے والوں سے پہلے سکرپ سما کھلانے والے امراء یمن پر حکومت کرتے تھے جن میں سے حب ذیل ॥ کہا معلوم ہو چکے ہیں۔

- ۱- ذمعلی  
۲- کربا مل و تار  
۳- سکنی علی یزوف  
۴- تیخ امریین  
۵- پیش ایل ذرخ  
۶- شیخ امر و تار  
۷- کربا مل بین  
۸- پیش ایل بین  
۹- سکنی علی یزوف  
۱۰- ذمعلی و تار

یہ دل اخلاص ایک خامدان کی پانچ پشتیں ہیں۔ گیارواں نام یہ عال ذبی کا ہے، یا اسماءہم نے ارض اقران  
سے نقل کیے ہیں ساس فہرست میں سہی علی کلام ہے ہوزی تقدیم سے ہے لیکن یورپی ٹرانسکرپشن کی غلطی نے  
سمی علی کو سہی علی کر دیا ہے۔ علی نے محرب سما کھلانے والوں کے چند نوشے نقل کیے ہیں جن میں سے ایک ذیل  
میں نقل کرنا ہوں:

የኢትዮጵያ አስተዳደር የመጀመሪያ ቤት

فائیں باشیں کے الفاظ کو جھوٹ کر جھیں ذہ اور ہد (ہذا) پڑھا جاسکتا ہے بلی عبارت یہ ہے کہ

## پشع امر بن سهی مکرب سبا

بنا عردم حرب

مطلوب یہ ہے کہ جنگ کے تلفیزی تغیرات میں امریکی فرزندگی نہ کی۔ ایک دوسرے کتبہ میں سمجھی کیا جائے سمجھی علی ہے۔ جنگ ایک مقام کلام ہے جو مارب سے وادی یہمان کو جانے والی راہ میں واقع ہے (دی سدرن گیٹس آف عربیہ) اسی تج امریکی یا اس کے بھائی تج امریکا را کا ذکر کا شوری نوشتوں میں ہمہ سماں کے نام سے آیا ہے۔ سمجھی ملک عرب جس کا ذکر اس کے ساتھ آیا ہے تاج پار نو تج کی اولاد سے تھی۔ ہمہ انی نے اکمل میں لکھا ہے کہ:

ابو فرنسے کہا کر جن نفوس عبد الملک بن مروان کی طرف سے ججاں کا بھائی محمد بن یوسف بیکن کا گورنر تھا ایام جامیت کی تبریز میں سے ایک پر ایک نوشتہ لایا تقریباً کھول کر اس میں سے ایک تخت زریں برآمد کیا گیا جس پر ایک صندوق تھا، صندوق میں انسانی مٹیاں اور ایک سونے کی لوچ تھی جس پر کھا تھا کہ

هذه شمسة ولم يسبط متابعاً فانا نشهد بـ ہیں تھے کی بیان شہر اور بیس ہم نے وفات پائی اور  
ہم گواہی دیتے ہیں کہ اللہ کے مساوا کوئی معصومیں  
ان لا اله الا الله  
ای کتبکی شہر کا ذکر تخلات بلا سرہم کے کتبوں میں آیا ہے اس کا زمانہ ۷۵۰ءے - ۷۳۰ءے قمر  
فرش کیا جاسکتا ہے قصر ہمدان کا بالی ذوق تھے اس سے بہت پہلے کا انسان ہو سکتا ہے۔ اسی خاندان کے دور  
رسول کی بیت ہمدانی نے حجر فرمایا کہ:  
”بیان کیا مجھ سے محمد بن احمد الدوزانی نے کھناء میں قصر حدائق سے ایک پتھر لایا گیا ہے میں نے  
پڑھا اس پر مکتوب تھا

علہان و نہفان ابنا بع بن ہمدان تھے بن ہمدان کے فرزندوں علہان اور نہفان نے

اصحاح احس فصر حد قان قصر حدائق کے رخنے درست کے

(اکمل جلد ۸ صفحہ ۱۰۳)

قصر راعط کے ایک مندیں ہے کہ:

آخر بہا علہان و نہفان ابنا بع بن ویران کر دیا تھا سے تھے بن ہمدان کے بیٹوں علہان

ہمدان و سکھ رعنان و بنوہ ہمدان اور نہفان نے اور اس میں رہا کرتا تھا رعنان اور اس

و لہم الملک قد بہا کان کے بیٹے ہمدان اور زمانہ قدیم میں اُنھیں کاراج تھا

(اکمل جلد ۸ صفحہ ۱۰۵)

پیش نظر نہیں رعنان کی بجائے رعنان چھپا ہے وجہ اصلاح آنکھ سطروں میں معلوم ہو جائے گی، علہان اور نہفان جو کو خداۓ واحد کو مانتے والی شہر کے حقیقی بھائی یا کم از کم ہم خاندان فرمائیں تو اسے اپنے خاندانی قصر کو ویران کر دیا یعنی ایک اور قصر کی مرمت کی تھی اس کی وجہ ایک اور کتبے سے ظاہر ہوتی ہے۔ ہمدانی نے اکمل میں ایک خاص بات کو حیری رسم الخط پر قلم بند کیا تھا، اس میں بتایا تھا کہ حیری رسم الخط میں (۱) ایک ایک حرفا کی کوئی صورتیں ہیں (۲) ہر دو لفظ کے درمیان ایک کھڑی کیبر بطور حدفاصل کے لکھتے تھے (۳) ہر دو سطروں کے درمیان ایک بڑی کیبر ہوتی (۴) رعنان جیسے لفظ کا الف بین لکھتے تھے (۵) ضم کی بجائے حرفا دا کو برقرار رکھتے تھے، ان بیانوں کے ثبوت کے لیے حیری کے حرفا جو دکھائے، پھر قصر راعط کے ایک مندی و سطروں نقل کر کے ان کی قرأت خط نسخ میں دی۔ باخ اکمل نے حیری نقوش کی صورتیں بگاڑی تھیں اور خط نسخ میں کسی ہوتی قرأت کو بھی غلط نقل کیا اکمل میں سمجھ نے اصل عکس دے دیا ہے۔ حاشیہ پر قوامیں کی تابیت کا مسجع

نے اس طرح اپنے کارکیا ہے جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ تحریکی زبان اور طریقہ حیر کا علم اسے ہدایت سے زیادہ ہے مگر وہ سطحی تھیں سے قاصر ہا حالانکہ تحریکی حیر یا واس کی قرات بخشنخ کو سامنے رکھتے ہوئے، حروف ابجد کی بجزی صفوں کا معلوم نتوش سے مقابلہ کر کے نہایت آسانی سے ان سطفوں کی تھیج تھیں ہے۔ ان سطفوں کی قرات یوں چھپی ہے:

او سلمة رقطان و بهو فی غیر بداع و بارم

حمری حیر کماخ نے یوں نقل کیا

٤٣٦٥٩ / ٦٥٥٩ + ٨٢٦٨

٣ ٩٢٥٥ = ٩٢٥٥ × ٨٠٦١٣

اس کو تم یوں اصلاح دے کر پڑھ سکتے ہیں:

٤٣٦٥٩ / ٦٥٥٩ + ٨٢٦٨

او سلت - رئی فان - و فریحو - و بیت - عشت - بیفع دیرم

روش رعنان اور فریبوکی اور آئین ھمارکا ساقط اور ستر دیکھا جائے رعنان اور فریبو پر ہم بعد میں نظر ڈالیں گے پہلے ان حیروں کا زمانہ مقرر کر لینا چاہئے۔ ناعط کے ذکر میں یادوت نے لکھا کہ:

|                                                   |                                 |
|---------------------------------------------------|---------------------------------|
| نواح بھن میں عدن کے پاس ایک پہاڑ کے پر            | ناعط ×× حض فی راس حیل بنا حیة   |
| ناعط نام کا ایک تلعر ہے۔ و حب بن مہر نے           | الیمن قدیم کان بعض الاذؤاقرب عن |
| فرمایا کہ تم نے قصر ناعط کے پتھر پر یہ لکھا دیکھا | قال و هب قرانا على حجر فی قصر   |
| کر کی قصر ہمارے سفر کے سال تغیر ہوا۔              | ناعط بنی هذا القصر سة كانت میر  |
| و حب نے کہا کہ حساب کیا تو اسے ۱۶ سو برس          | تنا إلى مصر... قال و هب فادا لک |
| اکثر من الف و ستمانہ سہ                           | سے زیادہ گزر پچھے تھے           |

و حب بن مہر نے ۱۵۵۲ء میں وفات پائی اگر انھوں نے اسی سال حساب کیا تو چوں کہ ۴۰۰ قمری  
۱۵۵۲ء کے ہمارے ہوتے ہیں اس لیے اس بیان کے مطابق تغیر ناعط کا سال ۱۵۵۲ قمری میں ہوتا ہے۔ یہ تغیر  
وہ کا سال ہو سکتا ہے جب کہ اکٹھی جلد ۸ صفحہ اسی تحریر کی تھی۔ اور یہ زمانہ اس زمانے سے بہت موڑ ہے  
جبکہ علبان و رعنان نے رعنان و فریبو کی رہت اور آئین ھمار کو منسون کر کے قصر ناعط کو برلن کر دیا تھا۔ تیج بن  
ہدان بالی قصر ہندوان کا زمانہ اس سے بھی قدیم ہوا چاہئے

ناط کے ذکر میں ہمان نے ایک طویل لطم لکھی ہے جس میں قصر ناط کی تشاہی حیریوں کا ذکر کیا ہے  
اس لطم میں ہدایت نے کہا:

وَكَانَهُ بِهِ رَعْفَانٌ بِحُمْيٍ جَاهِبٍ  
لِهِ أَرْضٌ مَصْرُ وَالْفَرَاتُ فَسَا لَطَا

رعان کی بجائے رشان چھپا ہے (والفرات فسالطا) بھل ہے (وفرات فلاسطا) چاہیے فلاسط  
جع ہے ملکت کی، قدماً فلسطین کو ملکت و فلاسط کہتے تھے فرات مخف ہے افرات کا، بیت حم کا قدیم نام افرات تھا،  
شعر کا ترجم بعد اصلاح یہ ہے:

اس قصر کے اندر رعافان رہتا تھا اور جس کی چوکھٹ ارض مصر اور فلسطین کے افرات بھنی پیٹ الحمری  
محافظتی۔

اسی شعر کے مطابق ہدایت کے علم میں رعافان اور فربیو کا مصر سے واسط تھا E. A. Wallis Budge نے اپنی مختصر کتاب الجھٹ (Egypt) میں اخبار ہوئی خانوادہ کی ملکہ بنت شپ سوت (۱۰۵۰ - ۹۷۰ قم) کے ذکر میں حیر فرملا کر:

اپنی حکومت کے ابتدائی دنوں میں ایک جنحتا پونت کو روشنہ کیا اور اس کے ۵ جہاز  
افریقی سواحل کو گئے اور بظاہر ایک دریا کی راہ سے ایک اہم شہر پونت تک پہنچے اور  
مصریوں اور فرمان رواے پونت Parehu کے درمیان بدلا کا تبا طہ ہوا۔

پونت کی بادیت عالمیے صربات کا اس پر توافق ہے کہ یہ بحر کے سواحل پر واقع تھا لیکن اس میں  
اختلاف ہے کہ عربی سواحل پر واقع تھا ای افریقی سواحل پر مختصر مفریہ اشارہ کر فرماتی ہیں:

”یہ بات ابھی تک غور طلب ہے کہ ”ملک پونت“ جہاں اخبار ہوئی خانوادہ کے  
فرعونوں نے اپنے چیزے بھیجے تھے عربی سواحل پر واقع تھا یا افریقی سواحل پر۔ جو  
احیری کی حیری میں جس کام در پذیر ہوئی صدی قبل مسیح کے اس بحری سڑک حال ہے  
خوبیوں کے جن درختوں اور جن چانوروں کا ذکر ہے وہ افریقی تھیں ہیں بلکہ عربی ہیں“

نیا دہ قرائیں اس بات کے ہیں اور اکثر وہ کا یہ خیال ہے کہ پونت سے مراد بحر کا عربی سواحل ہے  
اگر مصری کنجات کی تحریخ کرنے والوں کی ہدایت کے لفظ کیے ہوئے اس کتبہ کا علم ہوتا جس میں Parehu کا  
ذکر ہے تو غالباً اس میں کسی کو اختلاف نہ ہوتا کہ پونت سے مراد ہے اہل مصر ناگتر کہتے تھے تینی طور پر جنوبی عرب  
ہے۔ کتبہ ناط کا فربیو اور مصری حیریوں کا Parehu دنوں ایک ہیں اس کا زمانہ ۱۰۵۰ - ۹۷۰ قم

فرض کیا جاسکتا ہے۔

اٹلیل جلد ۸ صفحہ نمبر ۱۵ وائل کتبہ میں ہمدان کا ذکر ایک شخص کی حیثیت سے نہیں بلکہ ایک قبیلہ کی حیثیت سے آیا ہے، اور ان کو رعفان کی نسل بتایا گیا ہے لفظ رعفان کی تحقیق سے پہلے ہمدان کو صحیح لینا چاہیے۔ ہمدان دو ہیں (۱) یعنی ہمدان (۲) ایرانی ہمدان ہے اول الذکر سے متاز کرنے کے لیے اہل عرب ہمدان لکھتے ہیں۔ ہمدان ایک جغرافی نام ہے اور ہمدان ایک قوم اور قبیلہ کا نام ہے جنکی ہے دونوں میں کجھ کوئی تحقیقی اتحاد بھی رہا ہے۔

ایک مشہور محدث امام ابو الحسن عمرہ بن عبد اللہ ابن عاصیۃ التوفی (۱۴۹) اہگز رے ہیں جو بونسخن سے تھے، ان کے خامدان نے کوفہ کے ایک محلہ میں جس کو سخن کہا جانا تھا سکونت اختیار کی سخن کے ذکر میں یا قوت نے سخن کا نسب نامہ ہمدان تک پہنچا کر لکھا ہے کہ ہمدان کا نام تھا۔

”اوسلہ بن مالک بن زید بن اوسلہ بن زید بن ریحہ بن الحبار بن مالک بن زید بن کہلان“ نیز رے خیال میں اوسلہ دراصل قدو اوسلا رعفان (رعفان کی روشن والا) تھا۔ اس نسب نامہ کو نہ کو رکتہ سے یونہی تطہیل دی جاسکتی ہے۔ ہمدان کے نام سے ملا جلا ایک تو راتی نام حمان بن دیوبن بن شعیر حوری (مکوین ۲۶:۳۶) ہے اس خامدان کا ہم رشتہ ایک انان بن دیماں بن شعیر حوری (مکوین ۲۶:۳۶) جس کی شادی الفر، بن عیسو بن اسحاق سے ہوئی تھی (مکوین ۱۲:۳۶) اور یہ الغر باپ تھا رجس تھیں کا۔ (مکوین ۳: ..) تمدن ایک بستی کا نام ہے جو ایک یمنی مخالف میں جوش و جذہ کے درمیان واقع تھی (یا وقت ذکر تھیں)۔ یمن میں ایک قوم قتابان بھی بستی تھی جس نے ایک عرصہ تک اپنی سر زمین میں حکومت کی ان کا پا پہنچت سخن تھا امان کا ذکر بچھلی سڑوں میں ایک کتبہ کے اندر آچکا ہے، اران سخن کے ساتھ حمان کے ہم ہمان کا یمن میں پالا جانا اس بات کا تریشہ ہے کتو راتی حمان اور یمنی ہمدان دونوں اصلاح ایک ہیں، اس خامدان کا تعلق مصر و فلسطین سے تھا جو یمنی ہمدان فلسطین میں بے وہ ہمدان کہلانے حمان کو نورا نے دیس کا بیان بتایا ہے اور کتبہ سلطان کو رعفان کی نسل بتاتا ہے۔ دیوبن اور رعفان کا ایک ہوا ممکنات سے ہے۔

رعفان و لفظوں کا مجموعہ ایک تریش ہے جیسے ہم شہان مصر کے ماموں سے پہلے کلمہ تنظیم یا راعی و فرمان روا کے محتی میں پاتے ہیں جیسے (۱) رع آمن حطب (۲) رع مس وغیرہ و سر الفاظ فان ہے جسے عبرانی انجیل میں پڑھتے ہیں ہیں پان کے محتی ہیں پان کا فرمان روا یہ پان وہی مصری پفت ہے۔ پان نام کی ایک قوم و یہ ک زمانہ میں اور اس سے پیشتر ہندوستان میں بھی بستی تھی جس کی طرف پانی پت (پانی پیٹ:

پانیوں کا شہر) منسوب ہے قصرِ ناطق کے "رعیان" کا قدما سے پانی پت اور ویدوں کا مدرسہ کو "پانی قوم" کا ہم نسب و ہم رشتہ ہوا، یعنی نہیں ہے۔ جی چاہتا ہے کہ اسی موقع پر چند مہینے گونے جو دُنیو کی بھی پیش کردی جائیں اس قوم کا ذکر ان ہیروں پر بھی ہے لیکن ابھی اس کا موقع نہیں ہے۔

ذکرِ ہبہ طویل ہو گیا، شاید اظہرین میں سے بعض کی طبیعت ثولیدھیان سے مدد ہو گئی ہو گی ہم نے اب تک جو کچھ لکھا ہے حاصل اس کا اب یوں بیان کر سکتے ہیں کہ ۱۹۰۰ء میں کے قربِ عدن کے ایک علاقہ میں ایک رعیان اور فربہ ہو کی حکومت تھی، ہندوستان اسی رعیان کی نسل سے جس کا قدما یے پانی پت اور ویدوں کے زمانہ کی ان آریا ہندی قوم پانی سے ہم رشتہ ہوا ملکن ہے۔ ہندوستان میں سے ایک نے جسے دو تج اور تج کہا جاتا ہے اور جس ۱۹۰۰ء میں کا آدمی ہے عدن کے پار ریشان نام ایک پہاڑ پر ایک قصر تعمیر کیا جو قصر ہندوستان کہلا لیا اس قصر کو پیام غالباً اس لیے کہا گیا کہ باشندے اس دیار کے اور غالباً ہندوستان اس قوم کے لوگ تھے جن کا ایرانی نام ہندو ہیرانی نام ہند تھا، یہ قوم کوں تھی اس پر بعد میں غور کیجیے اسی قصر ہندوستان کی سر زمین کو ہد جن (گلزار ہند) ہد ، مات ہداوار ارض ہند کہا جانا تھا اور ۱۸۷۳ء تک یہ علاقہ ارض ہند کے نام سے موسوم تھا۔

عرب اور ہندوستان کے درمیان جو سندھ عائل ہے اسے ہم بحرِ عرب کہتے ہیں اور عرب اسے بحر ہند کہتے ہیں ہو جو دہ زمانے کے عرف کے مطابق ہم بھی سمجھ سکتے ہیں اور اہل عرب بھی اب بھی سمجھتے ہوں گے اس سندھ کو پاک بھارت کے قدیم نام ہند کی وجہ سے بحر ہند کہا جانا تھا لیکن جب ہم کو خود ارض عرب میں "ہند" مل گیا ہے تو پھر کوئی وجہ نہیں ہے کہ ہم اپنے خیال میں ترمیم نہ کریں۔ خود جنوبی عرب چوں کچھی صدری عیسوی تک ہند تھا تو وجہ تیرا اسی ہند کو قرار دیا جاسکتا ہے۔

### ہند سقوطِ رہ:

بحر ہند میں ایک جزیرہ شطرنجی ہے جسے اب سقوطِ رہ کہتے ہیں ایک زمانہ میں یہاں ایک بخوبی حکومت کنا تھا جس کا ذکر راغب ہو یہی صدری قبل صح کے ایک مصری نوشتہ میں ہے۔ یا قوت کے بیان کے مطابق یہاں کے باشندے ہندو ہرہ تھے جن کا شمار عربوں میں ہے، ان کے علاوہ ایک قوم ہندو ہند بھی یہاں آباد تھی، یہ ہند ملکن ہے ہمارے ہی ہندوستان سے وہاں جا بیسے ہوں، یہاں ہندوستان کی تجارتی کشتیاں جلایا کرتی تھیں، یہاں ایک بڑا بستھان تھا کہتے ہیں کہ بعد میں وہ بہت یہاں سے ہندوستان میں منتقل ہوا، رواہت ہے کہ کسری نے رومنیوں کی ایک جماعت کو اس جزیرہ میں لا بسایا تھا، ایک رواہت یہ بھی ہے کہ سکندر کے زمانے میں ایک جماعت

یہاں کی بیان آئی:

و غلبو من کان بہا من الہند اور یہاں جو اہل ہند بنتے تھے ان پر غالب  
و ملکو الجزیر قبا برها آئے اور پورے جزیرہ کے مالک ہو گئے  
اگر یہاں آتا رجوعی کی چائے تو اس کی بھی شہادتیں مہیا ہو جائیں گی کہ یہ جزیرہ بھی ایک زمانہ  
میں ارض ہند تھا۔

ایرانی ہند:

اسلامی نظریہ میں ہند کا ذکر سب سے پہلے قصہ آدم میں آیا ہے، مشہور قول یہ ہے کہ حضرت آدم کو خدا  
نے جنت سے ہندوستانی جزیرہ سرمهب (سرمہ پہاڑ یا موجودہ سری لانکا) میں باز فرمایا۔ یا قوت نے سرمهب  
کے ذکر میں لکھا ہے کہ یہاں ایک پہاڑ ہے رہوں، اس پر حضرت آدم کے قدم کی چھاپ موجود ہے۔ صاحب  
تاریخ انجیس نے بحر العلوم کے حوالے سے لکھا ہے خدا نے حضرت آدم کو شرقی ارض ہند میں سرمهب کے اندر  
ایک پہاڑ پر آنا راجس کا نام باشمش و رشم اور نود ہے۔ محالم القریل میں ہے کہ حضرت آدم کو خدا نے جنت سے  
ٹکالا تو سرمهب میں نو دنی یا ایک پہاڑ پر باز فرمایا۔ یا قولِ نہایت عجیب ہیں، ان کی اصلیت صرف یہ ہے کہ  
سلیون اور ہندوستان کے درمیان جو پہاڑی تکریب میں ہیں جو توہاں ہوا پل معلوم ہوتی ہیں، ان کا نام زبان  
میں آدم پالیم کہا جاتا ہے جس کا ترجمہ ہے ”پر انابل“، ہندوؤں کا افسانہ یہ ہے کہ راما نے کے زمانے میں ہونا  
نے یہ پل بنایا تھا، حالانکہ یہ قدیم تریں ہے، کسی انسان کی ساخت نہیں آدم پالیم کے لفظ نے یہ کہلی ایجاد کر دی۔  
طبری نے ان احراق کے حوالے سے اہل تواریخ کا یقین نقل کیا ہے کہ خدا نے حضرت آدم کو ہند میں  
مندل اور دھیج کے درمیان بھیل نام کی وادی میں ایک پہاڑ و رشم پر آنا را ہعلوم نہیں یہ کون سے اہل تواریخ ہیں۔  
حضرت ابن عباس سے کہی سنوں کے ساتھ طبری نے یہ قول نقل کیا ہے کہ حضرت آدم ہند کے پہاڑ نو دن پر  
اٹا رے گئے۔ اس قول کو پیش کر کے نو دکھل و قوع متعین کرنے سے پیشتر مناسب معلوم ہونا ہے کہ قصہ آدم کی  
تخریج کردی جائے تاکہ قرآن پاک اور کہنخوں میں اتفاق ہر قرار ہے۔

حضرت آدم کی بادیت یہ تو مسلم ہے کہ موجودہ جنس بشر سب کی سب انھیں کی نسل ہے لیکن سوال یہ  
ہے کہ وہ اولین بشر تھے یا نہیں؟ عام خیال یہ ہے کہ وہی اولین بشر تھے ان سے پہلے کوئی بشر نہیں گزر۔ دلیل یہ  
دی جاتی ہے کہ خدا نے فرمایا (خُلَقْهُ مِنْ تَرَابٍ) اگر یہ دلیل شافعی نہیں ہے کیوں کہ تم سے بھی کہا گیا ہے کہ  
(خُلَقْكُمْ مِنْ تَرَابٍ) قصہ آدم و حواء پر حاجاۓ تو معلوم ہو گا کہ ان دونوں سے صرف ایک خطاء ہوتی وہ یہ کہ انھوں

نے شجرہ منوع کا پھل کھایا تھا اور نہ وہ خدا پرست موحد تھے بحث یہ ہے نبی تھے یا نہ تھے مگر ایک جوڑا ایسا بھی گزرا ہے جس کی بابت خدا نے فرمایا ”اللہ وہی ہے جس نے تم سب کا ایک واحد جان سے پیدا کیا پھر اسی جان سے اس کی جو دن  
پیدا کی تاکہ وہ اس کے پاس چین پائے تو جب اس نے اس کو ڈھانپ لیا تو اسے ہلاکا حاصل رہ گیا پھر جب وہ جو پھل  
ہو گئی تو ان دونوں نے اللہ اپنے رب سے دعا کی کہ اگر تو ہم کا ایک نیک عنایت فرماد تو ہم تیرے ٹکر گزار ہوں  
گے تو جب اس نے ان دونوں کو ایک نیک عنایت کر دیا تو وہ دونوں اس کے دین میں اور وہ کشور کیک ہنانے لگے مگر  
بلند ہے ذات اللہ کی ان کشتر کے سے” (اعراف: ۲۳: ۱) اس جوڑے کا آدم و حواء سے تطیق نہیں دی جاسکتی۔  
اس لیے آدم و حواء کو اولین انسانی جوڑا قرار دینا اس آئت کی بحول پر ممکن ہے، انسانی جوڑوں میں سے ایک جوڑے کو  
جس کا نام آدم و حواء تھا خدا نے اپنی خلافت کے لیے چون لایا اور ان کو پیدا کرنے کے بعد ان حکم دیا کہ

”امے آدم تو اور تیری جو روتھ دنوں (الخت) میں قیام کرو اور مزے لے لے کر“

”اس میں جہاں سے چاہو کھاؤ مگر فالاں درخت کے پاس نہ جانا ورنہ خالم ہو جاؤ گے“

اس قرآنی (الحمد) کا تو راتی نام (جن بعدن) ہے، جس کا تجزیہ عربی میں جنت عدن کیا جا سکتا ہے۔ اس تو راتی (جن بعدن) کو قرآنی جنت عدن میں سے ایک قرار دے کر جنت آدم کو ضریب نے آسمان پر اچھا جمال دیا ہے، حالانکہ قرآنی جنت عدن کا مقام بھی آسمانوں پر تھا۔ قرآن مجید سے استدلال پرینی نہیں ہے، وہ جستی تو اس وقت وجود میں آئیں گی جب شریعہ زمین ہو گئی تھی آسمان بلکہ سب کچھا یاد ہو جانے کے بعد از سرفتوہی زمین اور نیا آسمان وجود میں لایا جائیگا۔ بہر حال ضریب کے خیال میں جنت آدم عالم بالا میں تھی اور شیرہ مخصوص سے لذت اندوز ہونے کے بعد حضرت آدم زمین پر آتا رہے گے۔ جہاں آتا رہے گے اس کا نام ہند تھا۔ قرآن میں ہے حضرت آدم اور حضرت حما کے شیرہ مخصوص کے کھانا کے بعد۔

فَلَمَّا أَهْبَطُوا مِنْهَا جَمِيعًا (يٰرٰہ: ۳۸) تم سب بیہاں سے اتر چاؤ

**قالَ اهْبِطَا مِنْهَا جَوِيعِاً** ( طہ: ۱۲۳ ) تم دونوں یہاں ساتھ جاؤ

لیکن قرآن میں (احبطاً هم) نہیں ہے، خدا کی قدرت میں تھا کہ آدم کو آسمان سے زمین میں اٹا رہا تاگر آدم کی قدرت میں آسمان سے زمین پر کو دپڑا ہرگز نہیں تھا، جنت آدم کسی پہاڑ پر تھی جس سے اتر جانے کا خدا نے ان کو حکم دیا تھا۔ اور آدم و حوا اپنے پاؤں سے جمل کرو ہاں سے نیچے اترے قرآن پاک اس جنت کا مل و قوع نہیں بتاتا، آنکہ سطروں میں جو کچھ کہا جائے گا اسے قرآن کی تفسیر نہیں سمجھنا چاہیے بلکہ قاتلین کے اپنے خیالات سمجھنا چاہیے، حضرت آدمؑ کو خدا نے پہلے کہل بسایا تھا اور ہاں سے نکال کر پھر کہل بسایا قرآن پاک کو اس سے بحث نہیں ہے۔

تورات میں جنت آدم کے مقام و قوش کا نام عدن ہے، یہ وہ مقام ہے جہاں چار دنیاوں کے سرچشمے واقع ہیں (۱) نیشن (۲) یمن (۳) حفل (۴) اور فرات (مکون باب ۲) فرات کا پ جانے ہیں اس کا سرچشمہ آرمینیا میں واقع ہے۔ حفل عبرانی نام دجلہ کا ہے اس کا سرچشمہ بھی آرمینیا میں ہے۔ نیشن اون یمن کے عربی نام سیحان اور یمن ہیں، امام مسلم نے حضرت ابو ہریرہ سے تخریج کی ہے کہ حضرت رسول خدا نے فرمایا کہ یمن و سیحان اور شل و فرات جنت کے دریا ہیں۔ اس حدیث میں تو راتی حفل کی جگہ شل نے لے رکھی ہے مرا دریا مے صر نہیں بلکہ دجلہ ہی ہے نیشن کی جگہ یمن نے لے رکھی ہے نوی نے اس حدیث کی شرح کرتے ہوئے یمن اور یمن کے سرچشمے بھی ارض ارمن میں بتائے۔ یہ دونوں دریا موجودہ ترکی میں واقع ہیں اور تیرہ روم میں گرتے ہیں۔ تو راتی ”جن بعدن“ کا محل وقوع ارض ارمن میں تھا، انھیں چار دنیاوں کے منبوص کے پاس کسی پہاڑ پر وہ جنت واقع تھی جسے جامع تواریخ نے جنت آدم خیال کیا۔ ہم کو اس سے بحث نہیں کریں خیال کہاں تک درست ہے اور اس قدر بحث ہے کہ ظہور اسلام بلکہ ظہور مسیحیت سے کی سو بریں قبل سے ارض ارمن کو حضرت آدم اور حضرت حمزة کا پلام میکن خیال کیا جاتا تھا۔ جامع تواریخ کے مطابق، خدا نے حضرت آدم کو جب اس جنت سے نکلا اتو:

و لیشکن مقدم لجن عدن ات هکرویم  
تعین کر دیا با شدن کے پورب گروہیوں کو  
وات لهط هجرب همتھقکه لثمارات  
اور پو طرف پھر تی تکوارکی چمک کو درخت  
در ک عض هجیم (مکون ۲۲:۳)

اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ حضرت آدم جس مقام میں پہلے آباد تھے وہاں سے اتر کرای مقام کے پورب (شرق) کے کسی مقام میں زمین پر آبے۔ یہاں آئنے کے بعد ان کا ایک فرزند نے دوسرے فرزند کو قتل کر دیا جس کی مزرا تعالیٰ کو یہ دی گئی کہ اسے جلاوطن کر دیا گیا:

و بسا قین ملفنی بپھو و بشب  
اور قین خداوند کے حضور سے نکلا اور  
بارض نود قلمت عدن (مکون ۱۶:۲)  
عدن کے پورب ارض نو میں جا بسا  
اس ارض نو کو عدن یعنی ارض ارمن کے پورب دجلہ اور تیرہ قزوین کے دریاں ہوا چاہیے اسی نو  
کی بابت طبری نے حضرت ابن عباس سے کئی سندوں سے اس مضمون کی روایت کی ہے کہ خدا نے حضرت آدم کو  
ہند کی سر زمین میں نو پہاڑ پر انا را، حضرت نوح نے اپنی کشتی اسی پہاڑ پر بنائی تھی اور اسی ہند میں وہ تحریک پڑا  
تھا جو طوفان کا پیش خیر تھا۔ ہم کو اس خیال کی تاریخی صحت و ستم سے بحث نہیں ہے ساری گلگول کا حصل یہ ہے کہ  
حضرت ابن عباس کے زمانے میں اس علاقہ کو جس کے مابین تو راتی نو واقع تھا، ارض ہند کہا جاتا تھا۔

بھی وہ ملائقہ ہے جس میں ایرانی ہمدان واقع ہے۔ اس ہمدان کا ذکر بیانیوں نے اکٹھا کام سے کیا ہے، ایک انسانی گلوبیٹ یا میں ہے کہ اس نام کی اصل ہیل ہمہ تاریخی یا قوت نے تین ام کے بغیر ایک ایرانی عالم کا قول نقل کیا ہے کہ ہمدان کے نام کی اصل صورت نادستی ہے۔ ہم دان کو بائیس سے پڑھوا دند بن جانا ہے، ایرانی عالم نے اس کا تجزہ "محبوب" بتالا ہے لیکن ایرانی "مہ" ہندوستانی "مہا" (کبیر) کا مراد بھی ہے اس لیے نادمہ کو نواعظم بھی خیال کیا جاسکتا ہے، ووکتا ہے کہ نادمہ یا واقعی ہمدان کی اصل ہو۔

ہمدان کا ایک پھر اکٹھا کام اور مدد ہے، اس نام کی اصلاحت سمجھنے کے لیے ایرانی افسانہ پڑھیے۔ ایران پر ایک زمانہ میں پیور اسپ نام کا ایک شخص حکومت کرتا تھا جس نے جم شیدے حکومت جھیل تھی اس کے باپ کا نام ارمن اسپ اور اندر اسپ بتالا گیا ہے، اصفہان کے ذکر میں یا قوت نے لکھا ہے کہ ان دریے نے کہا ہاں تو ایران کے ماموں میں سے ایک نام تھا اسپ کے معنی ہیں شہر، اس تشریع کے مطابق اندر اسپ کے معنی ہیں اندرا کا شہر اور ارمن اسپ کے معنی ہیں ارمن کا شہر اندرا ویک دینا ویک میں سب سے اہم دینا ہے لیکن اوستا میں اس کی وہ پوزیشن ہے جس کا ذکر اپنے دشی بھائیوں کو برہم کرنا ہو گا ویک اندر اس کا لقب میں سے ایک "ماروت ونت" ہے جس کے معنی ہیں صاحب ماروت یا آقائے ماروت، اندرا ورامل آریوں کا معبود فیصل بلکہ ماروت کا معبود تھا۔ آریوں نے جب اسے اپنایا تو وہ ماروت ونت کے علاوہ "آریا ونت" بھی ہو گیا اسی لفظ کی ایرانی صورت اور مدد ہے۔ ہمدان کے پھر ارمن کام دراصل ارمن اسپ کا مختصر ہے۔ بھی وہ حقیقی اندر اس دیوی ہے جسے ہندوستانی آریوں نے عالم بالا میں اچھا دیا ہے۔ ایک زمانہ میں اس پھر پر میلانا کرتا تھا، میلے کے لام میں اس پھر پر ایک حدا آپ شیریں کا لئے لگاتھا یا قوت نے ایک ہمدانی شاعر کے چد اشعار نقل کیے ہیں جس میں سے ایک دو ذیل میں نقل کرنا ہوں:

|                              |                                  |
|------------------------------|----------------------------------|
| و قام على وزن السماء فما لها | تربيت الدنيا و طاب جنا بجا       |
| و امرعت القیان و اخضر بفتحها | فماح على افھما نحا ورثا نحا      |
| سخک ذری اود من سع ذائب       | من اهلي اخماما عذلا رعا نحا      |
| كان بحاشو باسم الحسن التي    | لشیم على سکا نحا حیواننا         |
| و جاء حودی فری الحمد         | لم يكن لتألی الاصین یاتی او اخنا |

یعنی دنیا وہیں نہیں اس کے آزو بازو خوش آنکھ ہو گئے، موسم اعتدال پر آیا بیانیوں میں بزرے لہبائے ٹھنڈیوں پر کوئیں کوئیں، ارمن کی چوٹیاں چھلے روف کی نہریں بہانے آئیں، ایسا معلوم ہوتا ہے وہ جنت از آئی ہے جس کے باشندے آپ حیات پیا کرتے ہیں ایسے میں ہندی بستیوں سے جائزی آئے جا پے وقت

بی پر آیا کرتے ہیں۔

ان اشعار میں ہند کی جن بستیوں کا ذکر ہے ان کے مقامات و قوع کو جلد و قزوین بھی کے درمیان باور کیا جاسکتا ہے، انھیں بستیوں کی وجہ سے ارض نو دکانام عربوں کی زبان پر ارض ہند تھا۔

اب دجلہ و قزوین کے مابین، دجلہ کے پورب اور پھر پورب جنوب کو سفر کیجیے خوزستان میں اپنے بیہاں سے پوربی اصفہان کی طرف نظر کیجیے جس کے نام کی تحریخ ابن درید نے یہ کی ہے کہ اس کے متعلق ہیں شہر اور ہاں اس ملک کا نام تھا، ذرا دم لے کر ہاں کی حقیقت بھی جان لیجیے۔

جم شید یا جم کے نام کی اصل صورت یہ ہے، مولفین وید کا تاج سے ہم کو خیری ہے اوتا کا یہم اور ویدوں کا یہم اصلاح و نوں ایک ہیں، دونوں انسان تھے، مرنے کے بعد دونوں عالم امورات کے فرماں روائیں گئے، ہندوستانی نیمانے ملک الموت کا عہدہ پلایا ایرانی یہم یا جم فردوس کا فرماں روا ہو گیا، وید کیم کے باپ کا نام دیوار سوت ہے اوتا کے یہم کا باپ دیون ہوت تھا۔

دیون بھتی ”ت“، ”کو“، ”د“، ”ہنا کر مطلب کیجیے، دیون ہند کا مطلب ہے فاتح ہند، عربوں نے ایرانی روایات کے مطابق جم شید کے باپ کا نام دیون بھت کی بجائے دیون جہان اور دیون گیہان نقل کیا ہے۔ جہان دہاصل گیہان کی مغرب صورت ہے، گیہان اگر چاہ سارے عالم کو کہتے ہیں مگر یلفظ گیو (زمن) اور ہاں سے مرکب ہے۔ گیہان کے معنی ہیں ہاں کا ملک ہاں، بھت، اور ہند ایک یہی نام کے لفظ ہیں اصفہان اصل میں اسپ ہاں یا اسپ ہند تھا اصفہان کے پاس ایک گاؤں تھا جس کا ذکر کیا قوت نے فریز ہند کے نام سے کیا ہے فریز بیانے سے معروف مغرب ہے فریز بیانے مجہول کا جو کمال ہے فراز کا اور فراز ضرور ہے نشیب کا فراز ہند کے معنی ہیں ہند کا بلند مقام اصفہان بھی ایک زمان میں ہند کی بستیوں میں سے ایک بھتی تھا۔

خوزستان کا قدیم نام مژام عیلام ہے، عیلام کے پار یہ تخت کا نام سو راتھا۔ یا یہ سویں صدی قبل مسح میں بیہاں ایک بادشاہ حکومت کرنا تھا جس کے نام حسب ذیل تھے:

۱۔ کدرسا دا کور مارتو (ماروت کے ولیں کا راجا کدر)

۲۔ کدر سا۔ گپ (کدر یعنی معبد ہے)

۳۔ کدر نان۔ ہندی

بادشاہ کے اس آخری نام سے ظاہر ہے کہ ارض عیلام، جسے کورما تو کہا جانا تھا ایک زمان میں ارض ہند میں داخل تھی اسی لیے وہ ہندی کہلانا تھا جسے حقیقی بھی پڑھا گیا ہے۔

ہمارے افسانوی عاشق نام را حضرت فرمادے کون ما اتفق ہو سکتا ہے، اس کے رقب خوش نصیب

کی بد نخستی بھی دیکھئے۔ یہ براحت گیر اور ظالم فرماں روا تھا ۳۶ ہزار ایرانیوں کو قید کر کے اس نے والوں مجسیں فرخ زادا کو حکم دیا کہ ان سب کو قتل کرو اور فرخ زادے ایک کی خوشی پر ۳۶ ہزار کو قربان کرنے کی بجائے ۳۶ ہزار پر ایک کو شمار کرنے کی تھان لی سب کو رہا کر کے اس نے ایک فوج بھائی اور شاہی محل کو حصار میں لے لیا خود پر دیز جان بچانے کے لیے:

حرب و اختباٰف جانب بستان فی      بھاگا اور محل کے اندر بیان ہندام کا جواب غیر تھا  
الدار عرف بیان الحمد (ایوالقداء)      اس کے ایک گوشے میں روپوشہ وا

لیکن کیریاں چوں کی آڑ میں چھپ نہ سکیں، کپڑا گیا اور ما را گیا یہ لے ھا قصہ ہے بلا و جود یہ کاب سے صد یوں پہلے یہ ملک یوم (یم، یام) ایران بن چکا تھا اور ایک آریہ ورت تھا لیکن اب تک شاہی بانی غیر ہند کہا جاتا تھا کہ اصل ایہ ولیں ہندام ایک قوم کا ولیں تھا جن سے آریوں نے بزرگشیر اور بالجبران کا ملکہ مال اور سب کچھ چھین کر تدریج ان کو نیست ہا بود کر دیا لیکن ان کے نام کو بودہ کر سکے۔

موجودہ ایران میں ایک دیلا ہے جو شیراز کے شمال سے ٹکل کر کچھ دور شمال میں جاتا ہے پھر جنوب کو مرکز دجلہ سے ہم آغوش ہوتا ہے، پیش نظر اطلس میں اس کا نام کریں Karin ہے گمراقوت نے اسی دیلا کی بابت لکھا ہے کہ ”خوزستان اور ارجان کے درمیان ایک شہر ہے جسے شہر ہندوان کہتے ہیں“

بصرہ کے مقابل دجلہ کے پورب شہر ہندوان کے جنوب میں اسکے نام کا ایک مقام تھا، اس کے جنوب میں شیراز سے ۶۰ فرسنگ ارتقطیع میں فارس ہے ۸ فرسنگ پورب ایک مقام تھا جسے ارجان کہتے تھے یہ نام آریگان یا ایریان کی مغرب صورت ہے سا سک وارجان کے درمیان ایک بستی تھی جو ہندی جان کیلائی تھی یہ ہندیان کا مغرب ہے۔

سر بن ہمہل نے کہا خوزستان میں آسک اور ازان جان کے درمیان ایک بستی ہے جسے ہندیجان کہتے ہیں، اس میں عجیب آثار اور اونچی اونچی عمارتیں ہیں جن سے مصر کی طرح دینے برماد ہوتے ہیں اور عجیب صفت کی اُنگی قبریں ہیں اور آتش خانے ہیں۔

کہتے ہیں کہ ہند کے ایک گروہ نے شاہان فارس سے ان کا راج پاٹ چھین لینا چاہا تو یہاں پر لوائی ہوئی فارس والوں نے ہند والوں کو بری طرح شکست دی اس لیے یہ مقام تبرک سمجھا جاتا ہے (یاقوت)  
ہندیجان والے دراصل حقیقی وارث ملک کے تھے انھوں نے فارس والوں یعنی ایرانی آریوں سے ان کا ملک چھیننا نہیں چاہا بلکہ بدشی آریوں نے آ کر ہند والوں سے ان کا ملک و مال پچھنا گھرانے کہلی نے مظلوموں ہی کو بر سر با حق قرار دے دیا ہے، ہر حال صورت حال جو گھی ہو ہندیجان کا نام بتانا ہے ایک زمانہ

میں وہ روز میں بھی جس میں شیراز واقع ہے ارض ہند میں داخل تھی۔

افغانستان میں ایک دریا ہے جو فور سے کل کر صحرا کی ایک جمل میں آ کر گتا ہے، پیش نظر طس میں اس کا نام بلند Helmand ہے، لیکن یا قوت نے اس کا نام ہند کھلا ہے۔ یہاں اس سے اس لیے دیا گیا کہ اس کے ایک جانب ہند کھلانے والی قوم کا ولیس تھا۔ دوسری جانب ہند نام کی ایک قوم بھتی تھی، ہند کا ذکر اس موقع پر اگر ہم کریں تو موضوع سے ہٹ جائیں گے مختصرًا اتنا کہنا کافی ہے کہ یہ ایک قوم کا نام ہے جو هر ان سے پچھے (مغرب) بلوچستان وغیرہ میں آباد تھی۔

طبری اور ابن اثیر کے نامے تک آذربجان میں ایک حیری نوشہ ایک چنان پر موجود تھا جسے الراش کا نوشہ کہا جاتا تھا۔ الراش کم از کم دو گز رے ہیں ایک کو الراش کبر کہا جاتا تھا اور ایک کو الراش اصغر، اول الذکر الراش پر سندھی ہریں پڑھیں کے بعد ہم غور کریں گے کیوں کہ اس کا نام ایک اہم ہر پر مکتوب ہے۔ یہ کتبہ راش اصغر کا معلوم ہوتا ہے۔ صاحب تجوان نے لکھا ہے کہ یہ دو پتھر تھے ایک پر مکتوب تھا:

|                              |                                        |
|------------------------------|----------------------------------------|
| ان الراش فامرہد سیدالاوابی   | وہشیوں کے مدد، راش ذو مراد نے دنیا     |
| بلق من الدنیا المدد علی علظر | سپنی آزوئیں بھر پائیں اب مرنے کا       |
| اجلدیتی شخص عص               | خنثر ہے مدت گذری اور جل بسا            |
| یا جانہا خراسان ملجمانی ارش  | اسدہ جو کثر اسان کا خراج اصرار کے ساتھ |
| حران فتح ارض الحمد متانا     | ارض حران میں لے جاتا ہے ہند کو مھرا ول |
| عصر الاول والثانی            | اور بھر دوم کے واسطے میں نے فتح کیا    |

یہ عبارت الراش کے کتبے کی نہیں ہو سکتی البتہ اس کا عربی ترجمہ ہے، یہ الراش ایران پر آریوں کے چھپے سے پہلے ہی کا آدمی ہو سکتا ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ارض خراسان بھی بھی ارض ہند میں داخل تھی۔ کبتر میں حران کا ذکر ہے اس سے مراد وہ حران ہو سکتا ہے جو کفر زمار کے پاس ہے اور جہاں انسانی گلوبیٹر یا بردا بیکاطح دہم کے ٹھنون ٹھار عرب کے بیان کے مطابق ایک قدیم قلعہ اور ایک پانی کے عالی شان ہند کے آٹا موجود ہیں اور Harris نے جسے تو راتی حاران خیال کیا ہے۔

ان حوالوں سے اندازہ ہوتا ہے کہ ایک زمانہ میں افغانستان اور ایران دونوں پورے کے پورے ارض ہند میں داخل تھے۔

سب سے قدیم کتاب جس تک ہم جیسوں کی بھی رسمائی ہے اور جس میں ہند کا ذکر ہے وہ بالکل کی سزا آتی ہے، اس کا آغاز اس بیان سے ہوتا ہے کہ با دشادھار حسوس (۲۸۰ - ۵۶۹ قم) حدود (ہند) سے

لے کر کوشہک ۱۷ مدینیم پر حکومت کرتا تھا۔ کوشہ تو رات میں سواں جیجان کلام ہے لیکن بعض مفسرین اس کتاب کے کوشہ کو مصر سے تعلق دیتے ہیں کیونکہ واقعی اس کی حکومت مصر میں بھی تھی، مگر یہ تعلق ایسی ہی ہے کہ اگر کہیں لکھا ہے کہ برطانیہ کی حکومت ملکتے سے پشاور بیک تھی تو ہم نارجی و اقدح پیش کر کے ملکتہ کو بر مائیں فال دیں۔ حدود سے انہیں کو مراد لیا جاتا ہے لیکن جب ہم خود ایران میں ہندیجان، ہندوان اور فراز ہند کو دیکھ کر آئے ہیں تو حدود سے انہیں کو مراد نہ کرتے کیونکہ ہم شہادت درکار ہے۔ جناب شمس اللہ قادری مرحوم فرماتے ہیں کہ:

اوستا کے چار مختلف مقامات پر ہندوکال لفظ استعمال ہوا ہے اوس کو رو دار گہ اور فراخ کرت کے پاس بتایا گیا ہے۔ رو دار گہ اور فراخ کرت دونوں انسانوی عہد سے تعلق رکھنے والے اس میں اور ان کے مقام و قوع کے مختص کرنے میں مستشرقین کے درمیان اختلاف ہے ہم بہت سے دلائل ہیں کی ہنپاں کو انہیں اور بھر ہند قرار دے سکتے ہیں (ہند نامہ مرتبہ سیداحمد اللہ قادری)

افسوس ہے ان بہت سے دلائل میں سے مجھے ایک بھی نہیں معلوم فراخ کرت کام نہ انہیں پر مطبق ہو سکتا ہے، نہ بھر ہند پر اس نام کا کوئی جز بھر یا انہر کا مراد فہ نہیں۔ رو دار گہ کو انہیں مان سکتے رو دے کے معنی سند نہیں ہیں، مشہور قین کی شاید و باید اوٹگ بازیوں پر ہم کو توجہ دینے کی ضرورت نہیں جزوہ اصفہانی کامیابی کے دلائل میں سے ایک ارگ رو دے ہے (یاقوت) سایر ایلی کرت، کالمد ایلی کوہ عربی کوہہ کامیابی کے دلائل کے تین تلفظ ہیں معنی "اس" کے ہیں ملک، دیار علاقہ "خ" اور "ہ" مقابل حروف ہیں۔ فراخ کرت کے معنی ہیں کو فراہ۔ ہرات سے دکھن ایران و افغانستان کی سرحد پر فراہ یا فراہ نام کی ایک بھتی اب بھی ہو گی اسی کے دیار کام فراخ کرت ہے۔ اوستا کے زمانے میں ہندوکھلانے والے لوگ جنوبی ایران میں بنتے تھے فراہ سے وجہ تک ایک خط فرض کو یہ خط ایران کو شاہی اور جنوبی و وحصوں میں تقسیم کر دے گا۔ شاہی ایران متوں پہلے ملک ایران ہو چکا تھا لیکن جنوبی ایران ابھی ایران نہیں ہنا تھا۔ آریائی زمانے سے پیشتر سارا ایران بوم ہندوان تھا۔

### عراتی ہند

جش، عدن اور ایران کے علاوہ عرب کے ایک اور حصہ کام ہند تھا۔ طبع فارس میں عرب سے ملا ہوا ایک جزیرہ ہے جو بھریں، جس کو ایرانی اپنا بتاتے ہیں اور عرب اپنا، اگریز نے جو بھریں کے کاٹکش کے ساتھ سارش کر کے اپنا بنا رکھا ہے، یاقوت نے جو بھریں کے ذکر میں لکھا ہے:

قال قوم..... وهو اسم جامع لبلاد ایک قوم نے کہا کہ بصرہ سے لکھ رعنان تک

علی ساحل بحر الہند بین البصرة و بحر ہند کے ساحل پر جس قدر علاقہ ہے سب

عمان کا مشترک سام بھریں ہے

اس قول سے صاف ظاہر ہے کہ ایران اور عرب کے درمیان جو دو خلیجیں ہیں ان کو ایک زمان میں  
بحر ہند کہا جانا تھا۔ ان خلیجوں کے بحر ہند کہلانے کی وجہ کو ہمارے ہندوستان سے کوئی تعلق نہیں ہو سکتا۔ اس کی وجہ  
تسلیم یہ ہے کہ اس کے دونوں ساحلوں پر ہندوستان کی ایک قوم بسا کرتی تھی جزیرہ بھریں میں ابھی حال میں آثار  
جوئی ہوئی اور مومن جو دلخواہ کے ظروف برآمد ہوئے ہیں اس لیے ہم باور کر سکتے ہیں کہ ہمارے ہند اور اس ہند  
میں ایک وقت گمراہ ابليخا۔

ابھی بتلایا گیا ہے کہ اوتا میں ہندو کے مقام و قوع کو رو دارگ کے پاس بتلایا گیا ہے اور رو دارگ  
نام تھا دجلہ کا اس لیے ظیح عمان اور ظیح فارس سے اتر دجلہ و فرات کے مبعون تک کا خیالی سفر کیجئے، شمال میں  
ارض روم کے اندر ایک پہاڑ ملگا جسے سائید ما کہتے تھے یا قوت نے اس کے ذکر میں لکھا ہے:

قال العمراوی هو جبل بالهند لا بعدم

ثلحہ ابدا رانشد

وابردم من ظیح سائید ما . واکثر ماء من العکر ش

د سائید ما جبل من مبا حادقین .....

و سعرت ..... هذالجبل ليس بالهند

وان العمراوی وهم ..... وقال ابو بکر

الصولی في شرح قول الى نواس

و يوم سائید ما حضرنا بنى ال

اصغر والموت في كابعها

قال سائید ما نهر بقرب ارذن و كان

كسرى ابروبيزو جدا ياس بن فييصل الطائي

لقتال الروم بسائید ما فهز مهم

فافسح بذلك وهذا هو الصحيح و

ذكره في بلاد الہند خطأ

یا قوت نے یہ ساری بحث اس غلط فہمی کی بناء پر کی ہے کہ اعمراوی نے جبل بالہند کہہ کر ہمارے

پاکستان اور بحثات کو مراد لیا ہے، اور یہ غلط ہے سایک زمانہ میں جبل سعید ماہی ارض ہند میں داخل تھا ہمارا ہند تو مسلمانوں کے فتح سندھ کے بعد سے ہند کھلانے کا آگئے بڑھ کریا قوت نے یہ بھی لکھا ہے کہ:

وقال ابو عیینہ ماتیدہ جبل

بذكر اهل العلم انه دون الجبال من

بح الروم الى بحر الهند

اس عمارت میں بھر ہند سے مراد خلیج عمان و فارس ہے ارض روم سے جو سلسلہ جبال و جلد کے آس پاس سے خلیج فارس تک ہے اسی کا ایک حصہ سعید ماہ ہے۔

نواح کوفہ میں ایک نہر تھی جس کوہیں کہتے تھے کیوں کا سے عام راہت کے مطابق مزی بن ہبیرام سوم نے کھوٹا تھا اس نہر کے پاس ایک بستی نہر تھی، جس کا نام مجی چریوں میں "چپور" ہے۔ کہلی کے مطابق جشید کے حریف یوراپ عرف شماک کا شہر تھی تھا، اس نہر کی باہت یا باہت نے خطیب کا قول نقل کیا ہے کہ یہ بلاد فارس میں ہے، پھر لکھا ہے کہ اگر فارس سے مراد عہد قدیم کی مملکت فارس ہے تو بات صحیح ہو سکتی ہے وہ شاپ تو وہ نواح باابل میں ارض کوفہ کے اندر ہے پھر ایوس حد اس معانی کا قول نقل کیا ہے کہ:

نفر اعمال بصرہ میں سے ہے ولید بن جشم اخدری ابناۓ فارس میں سے تھا، اس کا

قول غلط ہے، مجھے میر ساپ نے میرے دادا کا قول سنایا کہ مدینہ بابل اور

طیفون اور المدائن القديمه اور الابلہ اعمال هند میں داخل ہیں

اس کے بعد احمد بن محمد بن احمد افغانی کا قول نقل کیا ہے کہ ”نفر پبلے اعمال کسر میں داخل تھا پھر اعمال بصرہ میں داخل ہوا“ ان باتوں سے ظاہر ہے کہ ایک زمانہ میں باابل، طیفون، المدائن، بصرہ، الابلہ اور کسر کے مقامات کو ارض ہند کہا جانا تھا۔

خطیب بغدادی التوفی ۲۶۳ھ نے تاریخ بغداد میں لکھا ہے کہ:

خبرنا الا زهري قال يا احمد بن ابراهيم هم کواز هری نے خبر دی کہ ہم کو احمد بن ابراهیم البادر

البزار قال ناجعفر بن محمد المروزی قال نے بتایا کہ ہم کو جعفر بن محمد المروزی نے سنایا کہ ہم

سیف بن عمر عن محمد و طلحہ و المطلب سے سیف بن عمر نے کہا کہ محمد و مطلب اور زیاد اور

وزیاد و سعید و عمر قالوا سعید او عمر نے کہا کہ

مصر المسلمين الداین واوطبوا حتى اذا مسلمانوں نے شہروں کو بسایا اور ان کو وہن بتایا جلواء

فرغوا من جلواء و تکریت و اخذوا الحصین و تکریت سے فارغ ہونے کے بعد جب مسلمانوں نے

کتب عمرابی سعد بن ابی وقار اس ان ابعت  
و دنوں قلعے حاصل کر لیے حضرت عمر نے حضرت سعد بن  
ععبہ بن غزوان ابی فرج الہند فلیر تدمیزلا  
وقاص کو کھا کر عتبہ بن غزوان کو ملا قبضہ میں روانہ کرو  
یا مصراہ وابعث معده سبعین من اصحاب  
ناکوہ ایک مقام چن کر اسے شہر بنا کیں اور اس کے ساتھ  
رسول اللہ صلیم مُخرج عبید فی سبع  
۷۰ صحابہ کو روانہ کرو پھر عتبہ رات سوکے ساتھ مائیں سے  
ماہ من الدین فسار حی نزل شاطیء دجلہ  
روانہ ہوئے وجہ کے کنارے پہنچ کر انہوں نے اپنے قیام گاہ  
کی بنیادی دوائی  
وتبا داد مقامہ

ابو مکار محمد بن الہمد ایل معروف با ابن القبر التوفی ۴۰۰ھ کتاب البلدان میں لکھتے ہیں کہ:

ان اول من اصط البقرة في خلافة عم عبید بن غزوان و كانت لسمى  
ارض الہند فکتب عمرابی سعد بن ابی وقار اس ان خط لقردالک  
بالکوفہ وابعث لععبہ بن غزوان الی ارض الہند فان له فی الاسلام  
مکاناو کان قد شهد بدراً فمضی عبید فی ثمان ماه و نزل البصرہ و  
نصر هاشمی ۱۶

بصرہ کی بنیاد حضرت عمر کے زمانہ میں عتبہ بن غزوان نے رکھی ان دنوں بصرہ کو ارض  
ہند کہا جانا تھا چنانچہ حضرت عمر نے سعد بن ابی وقار کو کھا کر اپنی چھاؤں کی بنیاد  
تو کوفہ میں رکھو گر عتبہ بن غزوان کو ارض ہند میں روانہ کرو کیوں کہ ان کا اسلام میں  
ایک مرتبہ ہے اور وہ شرکائے بدشیں سے تھے پھر عتبہ ۸ سوکے ساتھ روانہ ہوئے اور  
بصرہ میں اتساویر ۱۶ ہٹکے سے شہر بنیامی

یاقوت نے بصرہ کی بابت متعدد روایتیں نقل کرنے کے بعد لکھا ہے کہ:

وقد روی من غير هند الوجه ان الله عز و جل بما اظفر سعد بن ابي  
وقاص بارض الحيرة و مانا ربها كتب اليه عمر بن الخطاب ان ابعت  
عبيد غزوان الى ارض الہند فلبىز رلها و يجعلها في دانا فلمسلمين  
ولا يجعل بيني وبينهم بحرا و كانت الا بله نسمى ارض الہند فخرج  
عبيد من الحيرة في نهانمائة دجل حتى نزل البصره فلما افتح الابلة  
ضرب قير

اس کے علاوہ اور طریقوں سے یہ مروی ہے کہ جیرہ اور آس پاس پر جب خدا نے محدثین اپنی وقاریں کو فتحیاب فرمایا تو حضرت عمر نے ان کو لکھا کہ عتبہ بن غزوانی کا رضی ہند میں روانہ کر دو وہاں پہنچ کر وہ اتریں اور اسے مسلمانوں کی چھاؤنی ہنا کیس اور میرے اور مسلمانوں کے درمیان کوئی سندھ را کل نہ ہو پھر عتبہ ۸ سو گروں کے ساتھ جیرہ سے روانہ ہوئے بصرہ میں اٹے الامد پہنچ کرنے کے بعد وہاں اپنا تأثیرہ ڈالا۔

الابد اور بصرہ قریب ہی قریب ہیں اس لیے بصرہ کا رض ہند سے موسم کرنے اور الابد کو موسم کرنے میں کوئی حقیقی اختلاف نہیں ہے بصرہ کا اس زمانے میں کوئی وجود نہیں تھا۔ الابد کا مقام رض ہند کے مام سے مشہور تھا اور وہ ہیں بصرہ آباد ہوا۔

الابلد کی بابت یاقوت نے اصمیٰ کے حوالے سے یہ روایت نقل کی ہے کہ ایرانی لوگ اسے ہو بلت کہتے تھے، جسے عربوں نے الابلد کی صورت میں بدلا۔ ایرانی نام ہو بلت اس کے نظری نام خوب لام کا کی گجزی صورت ہے جس کا تاجر ہے ”ہوب یہاں نہیں“ اس کی وجہ تisper یہ بتائی ہے کہ ہوب ایک بختی کلوارن کا نام تھا جسے یہاں کچھ بنیطیوں نے تلاش کیا تو یہ جواب دیا گیا پھر اس مقام کا سینی نام ہو گیا۔

یہ وجہ تیر درست نہیں، ہوب یقیناً ایک نام ہے۔ کیونکہ خرد کے نام کی قدیم صورت جیسا کہ کتابت سے معلوم ہوا ہے ہو وہ اختر و تھا جسے ہم اپنے ہندی لہجے میں ہوب کھفری پڑھ سکتے ہیں الہ کا کو سہائی ایک سے مشاہدہ ہے جیسا شاہ سے فرماتا ہے فروڑ ایک عہدہ تھا شوت کے لیے واکھیے:

143-478-1104 (124 x 320) 16133413242

الیام یوم ملک حضرت بن بدعل میں ملک

احمل وصلل مخدمن الوم بسلفت

اب خسرو مگن پروردال بینن ایک حضرت محل

Digitized by srujanika@gmail.com

شیوه هایی برای مکالمه

مکالمہ اسلامیہ ملک سرگزتی

## میں ملک حضرت بسلفت

یہ دونوں کتبے ملکی کی ذخیران سے نقل کیے گئے ہیں۔ ان سے معلوم ہوا کہ بیدعائیں میں ملک حضرموت کے دو بیٹے تھے ایک ال بیام بیدع و ملک حضرموت مقرر ہوا اور الک حضرموت مقرر ہوا، الک کا تھیک مطلب جانے کے لیے مزید کہاتے دکار ہیں مگر غالباً یہ عمدہ وزیر کے جیسا ہو گا۔ بہر صورت الک اسی الک کی ایک وسری صورت ہوب الک کوئی فرمان روا ہو گا جس کے نام پر الابدہ موسوم ہوا بطيح کے ذکر میں یاقوت نے لکھا ہے کہ:

حمدان بن الخط الجرجاني نے کہا میں الحسین بن عمر والستی کے پاس حاضر ہوا وہ  
ماں و ملک مخصوص قابیوں میں سے تھا، خدا سان کے موبدوں سے نو زمہر جان کی  
بابت پوچھ رہا تھا کروہ کیسے عید کا دن قرار پلا، ہم لوگ اس وقت ذی الریاضین کے  
گھر میں تھے ہو بدان نے جواب دیا کہ:

واسط کا نام دارا بن دارا کے نام میں افروزیہ تھا، ان دونوں وہ وجلہ کے لب ساحل نہیں تھا، وجلہ  
بطن جو خاکے ماحیہ میں اپنی ماہ پر رہا تھا، بہرام گور کے زمانے میں وجلہ نے اپنے بھاؤ کی راہ بدل دی اور  
الہدار کی سمت پہنچ لگا اور واسط کے پاس سے گزرنے لگا، اس انقلاب کے ندوں میں بہت سی بستیاں اور  
umarیں غرقاب ہو گئیں جو الجراح کے مقام میں تھیں اور الہادیہ سے قریب تھیں ان دونوں بصرہ اور اس کے  
آس پاس الابدہ کے سوا کسی جگہ کا وجود نہ تھا۔ الابدہ والتر نہیں کی تحریرات سے ہے۔ مقام بصرہ میں بہت پرانے  
زمانے کی ویران اور وہی خیز بستیوں کے کھنڈر تھے جن میں کافی بستائی تھا سان دونوں وجل، البدہ کے سوا کوئی  
نہ تھی۔ پھر ان بستیوں اور شہروں میں جو الجراح میں تھے ایک وہ باپھوت پڑی اور لوگ بھاگ لٹکے اور ان کے  
بچپن ان کے ہل و عیال غذا کیسیں اور وہاں میں لے کر لٹکلو تو کیا دیکھتے ہیں کہ سب کے سب مر چکے ہیں اس لیے  
لوٹ گئے پھر ایسا ہوا کہ فروردین ماہ کی جنیلی تاریخ کو بارش ہوئی اور یہ مردے حقی اٹھنے تو اس زمانے کے باشناہ  
نے کہا ”یہ نوروز ہے“ اس لیے یہاں اس دن کا پڑ گیا، پھر باشاہ نے فرمایا کہ یہ مبارک دن ہے میں اگر اس دن  
اللہ بارش ہے تو خیر و نہ لگوگ ایک دھرے پر پانی کا چھڑکاو کیا کریں اور اس دن کو مبارک چانیں اور عید  
منا کیسیں، پھر یہ قصر مامون نے سنato کہا کہ ایسا قصر قرآن میں بھی ہے اور وہ ارشاد باری ہے کہ کیا تو نے جنکی دیکھا  
ان لوگوں کی طرف جو اپنی بستیوں سے لٹکے اور وہ ہزاروں تھے موت سے بچنے کے لیے پھر اللہ نے ان سے کہا  
(بھاگوٹ بلکہ خوشی خوشی) مرو پھر اللہ نے ان کو زندگی حنایت کی اس قصر کا قرآن کی آہت سے جو زمانا بے جا  
ہے۔ قرآنی آہت کا تو مطلب یہ ہے کہ کچھ لوگ موت سے بچنے کو بھائیے گے مگر ان سے کہا گیا کہ بھاگوٹ، بلکہ

خوش خوشی مرنے پر تیار ہو جاؤ چنانچہ وہ موت پر عمل گئے تو اللہ نے ان کو زندگی حفاظت کی، یہ آہت جہاد سے تعلق رکھتی ہے ساس قدر طویل قصہ کو نقل کرنے کا مقصود ان دنوں کا یہ تصور و کھلا ہے الابد کا باتی ایرانیوں کے خیال میں ایک دوالقرنین تھا۔ یہ دوالقرنین کون تھا اور دوالقرنین کا صحیح مطلب کیا ہے؟ ان مباحثت سے سرستہ ہم کو بحث نہیں، عربی کہانی میں ایک الصعب دوالقرنین بڑا مشہور ہیرہ ہے اس کی بابت کہا گیا ہے، اس نے ہند کو فتح کیا تھا۔ جس ہند کا اس نے فتح کیا ہیں وفات پائی اور وہ ہند کی ارض البدھ ہے، چنانچہ ایک شارس کی خبر کا یہیں پڑھتا ہے کہ:

اذا چاوزت من شرفات حل و سرت بايك برقد حرجان  
وچا وزت اهقين بارض هند الی الصوبات الحبل الدوان  
هناك الصعب دوالقرنین ثاو بطن تونجه الحوين عان  
محفو قراقر امسى رضينا اخلاقا يام والد هر لجان

یعنی حوت قرق کی بلند عمارتوں سے آگے، برقد حرجان کی جھاڑیوں کے پار ارض ہند میں وادی حقیق سے گزر کر تونجه الحوین میں پہنچو گئو ہاں صعب دوالقرنین کی قبر مل گئی جو کہ حوت قرق میں پھنس کے رہ گیا تھا۔  
حوت قرق یا ذوفان کفہ کے سامنے اور وادی حقیق بصرہ کے سامنے واقع ہے۔ ہم کو صعب دوالقرنین کی حقیق سے بحث ہے نہ اس بات سے کہ وہاں اس کی قبر ہے یا نہیں ہے بحث صرف اس امر سے ہے کہ وادی حقیق کے محل وقوع کا رض ہند کہا جاتا ہے۔

یاقوت نے مراد شاہ جان کے ذکر میں ایک ایرانی روایت نقل کی کہ ”طہورت جب با مٹاہ ہوا تو اس نے مرو میں ٹھہر دی تغیر کیا ہے باہل کو آبا دیکیا قوم موی کی سر زمین میں ایرانیں کو بنایا اور ارض ہند میں اوق کی تغیر کی ساس روایت سے بھی ہم کو اسی قدر بحث ہے کہ اوق کے مقام و قوع کا ایک زمانہ میں ارض ہند کہا جاتا تھا۔ اب ہم کو دیکھنا ہے کہ اوق کا مقام کہاں ہے۔

|                                                                                    |                            |                                                                                               |
|------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| اوّق کے ذکر میں یاقوت نے لکھا ہے کہ فی غُقَّیل کے ایک پہاڑ کےام سے ایک شاعر نے کہا | تمع من السیدان والاوق نظرة | بقلبك للسیدان والاوق الف                                                                      |
|                                                                                    |                            | یعنی اوق و سیدان کا ایک نظر لطف اخہل لیتیر اول تو اوق و سیدان کا عاشق ہے اس حین احتیلی نے کہا |
|                                                                                    |                            | الا لیت شعری هل بصحن نافی                                                                     |
| بحشت وقدامي حمول رواج                                                              |                            | تر بعثت السیدان والاوق اذہما                                                                  |
| محل من الامر ام والعیش صالح                                                        |                            | وما يجزأ السیدانی رتوالاضحی                                                                   |
| ولا الاوق الا افت العلین ماجع                                                      |                            |                                                                                               |

کاش میں جاتا کہ میری اونٹی ترمیم زمین میں باوقی تو خیل ہو گئی جب کہ میرے سامنے اور سواریاں سفر کر رہی ہیں۔ سیدان واقع میں چوپکل بیٹھ گئی کیوں کہ وہ دونوں اونٹوں کے پھرلنے کی وجہ ہیں اور زندگی وہاں کی خوش گوار ہے۔ آغاز چاشت کے وقت واقع و سیدان سے گزرتے ہی آنسو آنکھ کو بھر دیتا ہے۔ ان اشعار سے ظاہر ہے کہ اوقی اور سیدان قریب قریب واقع ہیں سیدان نام کے تین بجھوں کا یاقوت نے سرائی دیا ہے جن میں سے ایک کا محل وقوع بصرہ اور بحرین کے بھر کے درمیان کاظمہ کے قریب تھا ہے اور سیکی اوقی کے ساتھ وہاں سیدان ہے۔ M.A. L. Mayres فرماتے ہیں:

The most important are the Shatt- Hindie which diverges at Babylon and follows the western edge of the delta, rejoining near ancient Erech.

ہمارے ہندوستان کو ہند نام دینے والے تینیں سے آئے تھے۔ یہاں اس ملک کا انہوں نے اس خیال سے دیا کرناں کی روایت کے مطابق یہ دلیں سہاں۔ ٹھن کے پتھجے سندن یوفیر بن ٹھن کا دلیں تھا۔ آنے والوں نے اسے اپنا موروٹی دلیں خیال کر کے یہاں دیا۔ یہاں کے باشندے زمانہ قدیم میں ان کے خیال میں اُنھیں کے سلاف تھے۔ مغل قبیل ہاتھ سے کلاہوا دلیں جب ان کے حاصل ہوا تو اس کے قدیم نام کو زدہ کیا۔

(The Dawn of History p. 87)

### ہندی ہند:

حائل کلام یہ کہ ایک زمانہ میں جب شکل کے اندر ایک مقام کی جنوبی ہرب کے ایک حصہ کی پورے ایران کی ارض بابل کی طبع فارس کے عربی ساحل کی جس میں بصرہ، الہمہ، اوقی، سیدان وغیرہ واقع ہیں ہند کہا جانا تھا۔ پاکستان اور بھارت میں ہنوز والے ویدی زمانہ سے محمد بن قاسم کے زمانہ تک اس دلیں کے کسی حصہ کو ہند نہیں کہتے تھے، یہاں اس دلیں کو ساتویں صدی میں عربوں نے دیا، ہندوؤں کا پورا لڑپچر ہند، ہندو، ہندی، ہندوستان کے ناموں سے خالی ہے۔ غالباً اسی لیے تقسیم کے بعد ہمارے دلیں کو ہند کے بجائے ”بھارت احمدواللہ“ کا نام دیا گیا۔ لیکن ابھی ہندی اور ہندو کے الفاظ کو ہماری اکثریت نے طلاق نہیں دی ہے، مسلمانوں نے اس ملک کو ہند کا نام جس وجہ سے دیا وہاں کا یہ خیال تھا کہ یہ دلیں جس کو ہر یوں نے فتح کیا ایک زمانہ میں ہند روپ کا ہے۔

### سندر:

عام طور پر مشہور ہے اور ابھی چند برسوں پہلے تک میرا بھی بھی خیال تھا کہ اصلی نام سندر ہے جس

کے متین ہیں دریا، وید ک آریا دریائے کامل سے لے کر معدوم شدہ دریا سر تک کے علاقہ کو پتہ سن دھوکتے تھے جس کا لازم جرہ ہفت آب ہے، اس نہت آب کا ایک ولیس باہر ہو گیا اور ایک عالم ہدم آباد میں تشریف لے گیا اس لیے پنجاب بن کے رہ گیا۔ پھر سن دھنخش ہو کر سن دھنوبنا جسے ایرانیوں نے ہندو، عربوں نے ہند اور عبرانیوں نے بدو کی شکل دی، لیکن سن دھنی عربوں کو پڑھنے کے بعد معلوم ہوا کہ اصل نام حدود قائم ان اس کے ثبوت کا وقت ابھی نہیں آیا ہے۔

ہند اور سن دھن سے کون قدیم زمام ہے اس کو عرض بحث میں لانے کی ضرورت نہیں ہے۔ ہند کو تم اپنے ہند سے باہر کئی جگہ کیا ہے ہیں، اب ذرا سن دھن کو بھی دیکھ لیجئے کریں ام کہاں کہاں ملتا ہے۔

سن دھن پر عربوں کے حمل کی وجہ کر کے اس کا نام ایک قوم نے پیدا کی، اس قوم پر بحث کرتے ہوئے ایٹیٹ نے ”ناخ ہند بقلم مو رخین ہند“ کے ضمیر میں کسی مقابل اور اماکن کے نام گئے ہیں جن میں کہ کا نام کسی طرح شامل تھا ہے۔ یہ اماکن و مقابل Euxine کے ساحل پر تھے ان کے ساتھ یہ بھی چند اماکن و مقابل کے نام مختلف حالوں سے ایسے بھی گئے ہیں جن میں سن دھن کا نام پایا جاتا ہے۔ پھر ایک مصنف Hesychius کی بایت لکھا ہے کہ اس زمانہ یعنی عربوں کے سن دھن پر حمل کے زمانے سے ۴۰۰ مرس قدیم ہونے کے باوجود صراحت کے ساتھ لکھا ہے کہ یوں کہیں کے پر کر کر اور یہ سن دھنی، دراصل ہندوستانی تھے۔ ایٹیٹ کے خیال میں یہ لوگ کسی زمانے میں اسی وادی سن دھن سے وہاں جا بے تھے۔ جن ہاؤں کا ذکر ایٹیٹ نے کیا ہے ان کو ہر لام ضروری نہیں ہے، چنان ملایوت کے تھم البدان اور قاموں سے نقل کیے جاتے ہیں۔

- |     |            |                                                                                                       |
|-----|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (۱) | ہند :      | الہس میں مل طیبر کا ایک سا جب۔ الہس میں قلمیریش کا ایک شہر                                            |
| (۲) | ہند :      | مغرب میں ایک وادی کا نام (قاموں)                                                                      |
| (۳) | ہندیون :   | مصر کا ایک شہر (قاموں)                                                                                |
| (۴) | سن دھن :   | مصر میں ایک مقام                                                                                      |
| (۵) | سن دھن :   | مصر میں ایک چھوا سا شہر                                                                               |
| (۶) | سن دھنور : | مصر میں ایک معروف جگہ                                                                                 |
| (۷) | سن د :     | بادی عرب کا ایک معروف شہر باغہ کے شعر میں۔ بنی سحکا ایک بانی                                          |
| (۸) | سن دی :    | بغداد و انہار کے درمیان ایک گاؤں۔ العجہ سے ۳۱ میل اگر ہوم سے ۶ میل کے فاصلہ پر طریق جاجہ میں ایک بانی |
| (۹) | سن دان :   | شہر ابو داؤد الابادی میں ایک وادی                                                                     |

- (۱۰) سنداو : جیرہ اور الائے کے درمیان ایک شہر  
 (۱۱) سندہ : جبال همدان میں ایک قلعہ  
 (۱۲) سند : خراسان کے شہرنا کے پاس ایک گاؤں  
 (۱۳) سندبلا : آذربجان میں ایک جگہ  
 (۱۴) سند : ہرات کے گاؤں میں سے ایک گاؤں  
 (۱۵) سنداں : مملکت چین میں ایک شہر جس کا ذکر چین میں مفصل آیا ہے  
 یہ اماکن ہم کو خوبی دیتے ہیں کہ سنداں ایک قوم کا نام تھا جس کی چھاؤ بیان مختلف اماکن میں تھیں میر کے سندیوں کے نام کو پڑھ کر ایک پر لطف حقیقت یاد آتی ہے میر کے دھرے خانوادہ کے چھٹے باڈشاہ کا نام Senti اور Sendi پڑھا گیا ہے۔ سنداو کے ذکر میں یا قوت نے الاسوون بھرا بھلی کے چند اشعار نقل کیے ہیں جن میں سے ایک دو آپ بھی پڑھ لیجیے تو بہتر ہے۔

|                           |                            |
|---------------------------|----------------------------|
| ترکواهنا بهم و بعد ایاد   | ماذا اومنل بعد آل محراق    |
| ماء اکفرات بحیء من اطواود | حلوا بانقره لسبیل علیهم    |
| والقصر ذی الشفات من سنداد | اہل الخور نقو الدیر و بارق |
| فی طل ملک ثابت الاوتاد    | ولقد غدوا منها بافضل عیشه  |
| لوما بصیر الی بلیونفاد    | فاذالنغم وكل ما بلھہ به    |
| فکانما کانواعلی میعاد     | حوت الرباح علی عراض دیارهم |

یعنی البحرق اور الایاد کے بعد جھوٹوں نے اپنی بستیاں چھوڑ دیں اب کیا آرزو کروں، یہ لوگ انقرہ میں جا بے جہاں آپ شیریں بلندیوں سے بے کرنا ہے، یہ خورنق، سدیر، بارق اور سنداو کے قصر ذی الشفات والے تھے، ان میں متوں مختار حکومت کے ساتھ آباد رہے مگر ہر نعمت کو ایک ناکی دن زوال آتا ہے، ان کی بستیوں میں اب خاک رلتی ہے شاید ان کو اس کی پہلے سے خبر تھی۔  
 آپ ایسا دوسرا صدی تکی کے آغاز میں جب ایوانیوں نے اس دیار پر قبضہ کر لیا یہاں سے جلاوطن ہو گئے تھے۔ سنداو کی وجہ تحریر کے بارے میں یا قوت نے لکھا ہے:

قال حمزہ فی تاریخہ و کان قد مملک فی القديم

من الفرس علی مواضع منفرجه من ارض العرب

سنه عشر مهز زبانا دهم سخت تملک علی ارض

کندہ و حضرموت و ما صائبہا دھرا ولا دری فی  
 ای زمان دای ملک کان تم مملک سنداد و ملی  
 عمل سخت و طال مکہ فی الریف متی بنی فیہ  
 ابیہ و هو صاحب القصر ذی الشرفات الذی لقول  
 فیہ الامود بن بعض "والقصر ذی الشرفات من سنداد  
 سخت و سنداد و بیوں کھڑے نے فارس خیال کیا مگر سنداد کا مام و لفظوں کا مجموع ایک سند ہے اور ایک آد ہے  
 آذاشیء (ض) الیاد آواہد  
 و ملب و قومی ... والآواه و الاید  
 الغوة (اقرب الموار)

سنداد کے معنی ہیں آؤ سندی یعنی سند کی قوت سنداد ایک سندی تھا جو کسی ناٹھیں عراق کا حاکم ہو گیا تھا۔  
 افسوس ہے کہ میرے لیے ضروری کتابیں مہیا کس مشکل ہے ورنہ اور بھی اس قسم کی شہادتیں مہیا ہو سکتی  
 ہیں جو ثابت کرتی ہیں کہ سند کا عرب کے راتھا معلوم زمانے سے کیا تعلق ہے حاصل کلام عربوں کے خیال میں  
 ہند اور سند، جیسا کہ پچھلے مضمون میں بتایا گیا ہے وہ نسل قوموں کے نام تھے، عربوں کا ایک گروہ ان کو بوفیرین  
 سقطیں پر اور سبا بن قطعن کی نسل باور کرنا تھا اور ایک گروہ ان کو بعثام میں شمار کرنا تھا۔ عربوں نے سند کو پھر کرنے  
 کے بعد اپنے متحبض علاقہ کو سند کے نام سے موسوم کیا تھا۔ علاقہ کو ہند کا نام دیا اس کی وجہ سببی ہو سکتی ہے کہ یہاں  
 آئے کے بعد ان کو ایسی شہادتیں دستیاب ہوئیں جن سے معلوم ہوا کہ اس دیار کا اصلی باشندہ نہ تھے جو ایک  
 زمانے میں نفر بمال، ابلیس، اوق اور لصر وغیرہ عربی سواحل خلیج عمان و فارس پر بنتے تھے اور نہ کہلاتے تھے۔

### ہندو عرب:

اس موقع پر جی چاہتا ہے کہ جد سندھی مہروں کو پیش کیا جائے اور ان کی جھریں پڑھدی جائیں لیکن  
 جب تک اور مہروں کو حل کر کے ایک ایک نقش کی تحریک آواز متصین کر دی جائے اور تمام نقش کا تحریر پیش نہ کر دیا  
 جائے ان مہروں کے نوٹتوں کو پیش کیے بغیر بھی ان سے استدلال کیا جاسکتا ہے۔

بہت سی سندھی مہریں عالم اور عراق میں پائی گئی ہیں، ان مہروں کو سندھا اور عراق کے تجارتی  
 تعلقات کی ولیل قرار دیا گیا ہے، مگر تجارت تو یک طرف نہیں ہوا کرتی۔ عراقی چیزیں سندھ میں کم پائی گئی ہیں، لیکن  
 سندھی چیزیں عراق میں ملی ہیں، ابھی حال ہی میں بھریں کے اندر آثار کاوی کی گئی اور وہاں ہڑپا اور موہن جو دوڑو

کے سے ظروف پائے گئے، اس بات کے قرائی موجود ہیں کہ ادھر سے آمد کم ہوئی اور ہر سے رفت زیادہ ہوئی۔ ایک اور بات قابل لحاظ ہے وہ یہ کہ سندھ میں عراق کے سہری رسم الخطا کی کوئی حریت نہیں ملی ہے اور عراق میں سندھی رسم الخطا پہنچا ہے، اس لیے یہ تجراخذ کہا بے چانہ ہو گا کہ ایک زمانہ میں ہڑپا اور ہونک جو دوسرے کچھ لوگ سندھ کو کی طرح حرب میں جا کر آتا ہوئے۔

عرب کا ملک جیسا کہ اب بے آب گیا ہے ہمیشہ ایمان تھا، قرآن مجید میں ہے کہ حضرت ہو وظیہ السلام نے اپنی قوم سے جو کہ احقاف میں بستی تھی فرمایا تھا کہ خدا کا احسان یاد رکھو کر

امد کم با نعماں و بین و جنت و عيون (ع ۷ شمرا)

اس نے چوپائے اور اولاد اور باغات اور نہریں دے کر تمہاری مدد کی

احقاف جیسا علاقہ تھی ایک زمانے میں ہندوستان جنت نہان تھا - Raymond Philip

Doughety نے دی ہی لینڈ آف عرب یہ میں جزء اف دی شرل لایم ایشن سو رائٹی جلدے صفحہ نمبر ۱۶

کے حوالے سے Sir Arthur Keil کا قول نقل کیا ہے کہ:

اس مفروضہ کے کافی وجہ ہیں کہ پواملک عرب آج کی طرح بکار گی زار ہونے کے بجائے  
pleistocene زمانے میں بلکہ خود ہمارے neolithic زمانے تک زمین کا نہایت ہی زرخیز و خوش نہ  
حر تھا سنڈیارک ہنزہ میں موجود ۳/۱۹۳۹ جولائی کے حوالے سے ٹھنڈی کا ایک مضمون کا خلاصہ دیا ہے جس  
سے چند اہم باتیں نقل کننا ہوں:

- (۱) پرانے زمانے میں، اب سے دو ہزار سال پہلے، عرب کا دلیس ایسا ویران نہ تھا جیسا اب ہے
- (۲) ربع الحالی میں فتحی کا قبیل گھوگھے اور دہمری ایسی چیزیں دستیاب ہوئیں جن سے وہ اس تجربہ کپھا کر اس علاقے میں ایک وقت مستقل دریافت تھے اس طرح کے اور کبھی بیوت مہما کے جا سکتے ہیں مگر ہمارے لیے قرآن کی شہادت کافی ہے کہ ایک زمانہ میں عاد ٹھوکا دلیس جنات و انہار کا دلیس تھا اور اچھی خاصی موسم پر بارش ہوا کرتی تھی اور اس وجہ سے ایک زمانے میں یہ ملک بہت آباد تھا، قرآن میں قدیم قصور و مصالح اور بیوت دریا رکے جوڑ کرے ہیں وہ شہادت دیتے ہیں اور شاید ان شہادتوں کو اب بھی دیکھا جا سکتا ہے کہ عرب کا دلیس ایک زمانہ میں اچھا خاصا بھر پورا آباد تھا۔ اس زمانے میں قومیں ورورد سے اس دیار میں آ آ کر بستی ہوں گی اس قدر تجدید کے بعد ہم اب اپنے اصل موضوع کی طرف پھرتے ہیں۔

عراق اور عیلام میں جو سندھی مہریں پائی گئی ہیں ان میں سے اکثر کے زمانے کو کا دی حکومت کے

آغاز کے نامے سے تطبیق دی گئی ہے۔ اس زمانے میں ہڑپا و موبن جو درود کے کچھ لوگ اپنی مہریں لیے ہوئے  
صیلام و عراق میں پہنچے، اب اس زمانے کی ایک تحریر پڑھتے ہے  
ا۔ شروکین۔ شادسا گابانا۔ پالی۔ مفتر۔ علامۃ۔ شانیما۔ و۔ ماہری۔ ال  
لیک۔ خلقت سو علی۔ ماہانی۔ تقوک۔ طيطام۔ (ا۔ اب۔ با)  
اٹا سیت خمی عبر ما۔ ستو۔ مات عرب خمی۔ آدی۔ قلتی سو  
یکسد۔ بی سو۔ آٹا۔ اطعن۔ اوکن۔ صدمانی سو سان۔ عرب خمی  
اس ذی اذ۔ سلطنت سو نو۔ انا امامی۔ اشبرا (دی ی لینڈ آف عرب بی بحوالہ C.E.B.K.11

(p.113 line 1-6

۲۔ طيطام (ا۔ اب۔ با) شاعر عرب خمی عبر ما۔ ستو۔ ۳۔ <sup>Ken</sup> عرب خمی ... قلتی سو

☆ دوسری کا ترجمہ جا بھا غلط ہے لفاظ صیلام استک کا ترجمہ کیا ہے کہ

Sargon King Agada was exalted through the royal insign of Istar

اہل تحریر میں (was exalted) کے لیے کوئی لفاظیں royal جس لفاظ کا ترجمہ کیا ہے دوسرے نوشتوں میں اس

کا ترجمہ خداون کیا ہے اور یہی درست ہے صیلام کو صیلا ہکا نام سمجھنا چاہیے۔

(صلت ہو گئی ماہانی جوک) کا ترجمہ out His glory over the lands poured

تھیف ہے۔

(آدی قلتی سو کیو) کا ترجمہ کیا ہے "His land completely" اور (قلتی سو کیو) کا ترجمہ فرمایا ہے

اس سے معلوم ہوا کہ آدی کا ترجمہ completely His land .....conquered

his land ہے۔ یہ بھی صریح غلط ہے۔

(لی سو نا اطعن اوکن) کا ترجمہ کیا ہے He placed it under one authority یہ بھی نزدیکی متعلق

تھیف ہے

(صلتی سو عرب طیس اس ذی اذ) کا ترجمہ فرمایا ہے His image he set up in (the land of ) the

setting of the sun لفاظیں اس لیے نہیں صحیح کی جائیں کہ فاتح وہاں اپنی مورش نصب کرے۔ چون مدید حقیقت

رو انسانہ زند

(صلت سو نو نا امامی اشبرا) کا ترجمہ کچھ بھی تفسیر اکار رشا فرمایا ہے:

چون کہم لوگوں کا یہ حال ہے کہ بورپ کی مظاہریں کوئی حقائق ہا اور کرنے ہیں اس لیے ترجمہ کی غلطی و کھلا ضروری ہو گیا ورنہ

پرسنے ترجمہ کو بعض ناظرین یہ بولتے ہیں میں سے مختلف پا کر مسترد کر سکتے ہیں اب ان کو مجبرا اور بیلی ترجمہ کے سمجھ ہونے کی پہلی

وئی ہو گی۔

یہ بولنے میں کوئی محدودیت نہیں کہ تحقیقت مان لینے والوں کو چاہیے کہ کبھی ناقد انکھیں بھی استعمال کریں۔

چوں کہ ہمارا اصل مقصود اظہرین کو اس بات پر تیار کرنا ہے کہ سندھی مہروں پر جو مکتب ہے اس کی زبان اور اس کا رسم الخط وہ ہو سکتا ہے جو جنہی ہندو اور عربی ہند میں رائج تھا اس لیے اس کتبہ کا ہم مشاہد عربی الفاظ میں عتناول عربی کی فصاحت کا لحاظ کیے بغیر تجزیہ کرنے ہیں ناک معلوم ہو کر اہل سندھ کا جن لوگوں سے واسطہ قانون کی زبان کیسی تھی۔

سر جون سری اکاد . فی اسرة . عشتار العبلامية ثان (له) ومماهرا لا  
ایسا حَلْمَةٌ عَلَى الْبَلَادِ يَبَاكُونْ طَمَطَامُ الْأَبْابُ فِي مَطْلَعِ الشَّمْسِ  
عَبَرُوا . سَنَةً ۱۱ اَرْضَ مَغْرِبِ الشَّمْسِ اَذْفَاتِيْ قَصْدَ (ذَاثَ) فِيهِ عَلَى  
اسْطُونَ اُوقِيْ صَالْمَوْهُ فِي مَغْرِبِ الشَّمْسِ اَسْوَا سَلَالتِ سَبُو نُو فِي  
الْأَمْمَ اَشْتَرُوا طَمَطَامَ الْاَبَانِ الَّذِي هُو مَغْرِبُ الشَّمْسِ عَبَرُوا . سَنَةً ۳  
(اَذَّ) نَاتِيْهِ فِي مَغْرِبِ الشَّمْسِ قَصْدَ لِيْسَ اَصْلَ مِنْ لَا اِسْ تَهَا  
دِيْکَهُو لِسانِ الْعَرَبِيِّ

اکاد کے رئیس سر جون کا عیلام والی عمار کے گھرانے میں کوئی نظریہ اور  
کوئی حریف نہیں رہا اس کے سرگون نے ملکیں پر وحدا و اماں پالی کے سندر کو مطلع  
القنس میں عبور کیا۔ اللہ میں مغرب القنس کے ملک کو خدا میں قوت نے ٹکست دی  
اس کے مذکوری بات اوق کے اوپر سے اس کے مرہج مغرب القنس میں مقرر  
ہوئے سونوئی نسل قوموں کے درمیان معزز ہوئی پالی کے سندر کو جو کہ مغرب القنس  
ہے پار کیا۔ میں اس کے اقدام کی قوت نے مغرب القنس میں ٹکستیں دیں۔

اس کتبہ کی مات عرب سُخْنی کا نام مختصر ہو کر عرب ہا ہے۔ مطلع القنس طبع عمان و فارس کو کہتے تھے، قرآنی  
ذوالقرئین کی بحث میں اپنے ایک غیر مطبوعہ مخطوط میں اسے میں نے ثابت کیا ہے۔ مغرب القنس بحر احمر کا نام  
تحا۔ بحر روم کو طباطم علیس (بالائی سندر) کہتے تھے، بحر ہند کا مطباطم سخیس (زیریں سندر) تھا۔

سر جون کا پہلا سال عام طور پر ۵۷۲ق م کفر ادیا جانا ہے مگر ہندوں (۵۵۵ - ۵۳۵ق)  
نے نارامن کو پہنچنے زمانے سے ۳۴۰۰ بریس پہلے تباہی اور نارامن اس کے ۷۲ بریس بعد گزرا بائیں ہے سر جون  
کا پہلا سال ہم بھی عام خیال کے مطابق ۵۵۵ق می فرض کریں گے اس کتبہ کے مطابق سر جون کی فوج نے

جن میں سندھی مہریں لے جانے والے بھی شامل خیال کیے جاسکتے ہیں اور اگر میری قرأت تعلیم کر لی گئی تو امکان کو واقعہ بھولیا پڑے گا۔ ۱۷۰۰ اور ۱۷۳۰ قم کے درمیان بجزیرہ اور طنجه فارس کے درمیان ایک حکومت قائم کی تھی۔ اس لیے اگر ہم کو سندھی مہروں پر عربی حروف میں عربی زبان ملتوں کوئی تجہب کی بات نہیں۔ پیش آ ریازمانہ میں سند، ایران، عراق، عرب، عمان، یمن اور جوش کے سبھر میں ایک قوم بستی تھی اور ہند کھلانی تھی۔ ان اقوام کی زبانیں بیانی طور پر ایک تھیں۔

میں نے سندھی مہروں کو اس تصور کے ساتھ پڑھنا شروع کیا تھا کہ عربوں نے جیسا کہ جا بھی طرف منسوب بعض اشعار سے ظاہر ہے کبھی ہند کو فتح کیا تھا۔ لیکن وہ تصور بالکل بدلتا گیا یہ ممکن ہے کہ ہند پر عربوں نے کبھی حملہ کیا ہو اور فتح کیا ہو لیکن ابھی تک اس کا کوئی ثبوت نہیں ملا ہے لیکن اس کا ثبوت مجھے اپنی تفہی کی حد تک مل گیا ہے کہ ہمارے پاکستان قدیم ہی سے ایک ننانے میں کچھ لوگ عرب میں گئے اور یمن و سہا اور حضرموت و حبھان اور تجیر و ہمدان بن کر عرب کھلاتے۔

## سنڌی مہریں

مولانا ابوالجلال مدوی

فوری ۱۹۵۲ء کے "ماہو" میں اتفاق سے موئی جودو کی چند مہروں کے چند عکس دیکھنے میں آئے،  
نظر پڑتے ہی مل نے کہا

وستاں گوید دیدے دے یا پانے رانجوں

سنڌیاں لیجن ہجھ اند حرف نازیاں

ایک سرسری مضمون لکھا جو "انجمن برلنی اردو پاکستان" کے رسالہ "تاریخ و سیاست" میں اس نوٹ  
کے ساتھ شامل ہوا کہ "یورپ کے بے لائیں مل تحقیق اس کی تقدیم یا تردید فرمائیں تو بات مسترد ہوگی۔"

تمن "بے لائیں مل تحقیق" نے میری تجویز مسزد کر دی۔ انھی کی تصویر پر ۴۰۶ مکتب تھا۔ دیکھنا

چاہیے تھا کہ اسے "مغل" پڑھنے کا امکان ہے یا نہیں، لیکن اس پر توجہ نہیں فرمائی۔ اس مضمون میں بعض مہروں کو میں  
نے (اب معلوم ہوا کہ) غلط پڑھا تھا، ان کی غلط خوانی بھی نہیں دکھائی۔ حسب ذیل دلائل سے قراءت مسزد کر دی۔

۱۔ و صاحب یقین نہیں کرتے کہ زبان عربی ہو گی ایک صاحب کو یقین ہے کہ زبان عربی نہیں۔

۲۔ ایک صاحب فرماتے ہیں: قاعدہ یہ نہیں ہے کہ اہر اہر سے پرانے حروف جمع کیے اور قدیم حجر  
پڑھدی، لیکن قدیم نوشتؤں کو حل کرنے کا نیک قاعدہ بھی واضح نہیں کیا۔

۳۔ انہی صاحب نے یہ بھی فرمایا کہ ہمیں یقین نہیں ہے کہ صاحب مضمون اس میدان کو سر کرنے کی  
صلاحیت رکھتا ہو گا، حالانکہ دیکھنے چاہئے تھا کہ تحریک درست ہے یا نہیں۔

قبل ازیں میں سمجھتا تھا کہ پہلے سے ایک قوم کی تشخیص کر کے اس کی زبان میں مہروں کو پڑھنا  
خود ری اور مناسب نہیں، حروف و نقوش اپنی آوازیں اور اپنی زبان آپ بتائیں گے، لیکن اب معلوم ہوا کہ  
جب تک یہ کام انجام نہ دے دیا جائے، حروف و نقوش پر غوری نہ کیا جائے گا اس لیے

باز یہ باید نظر گیرم نہ دہ نا

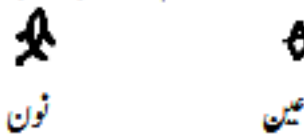
### وستان انکشاف:

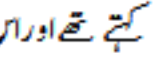
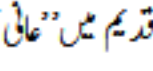
۱۸۵۶ء میں لاہور اور ملتان کے درمیان ریلوے پریس دوڑائی جا رہی تھیں پہنچیوں کے تکمیل

چیزیں جانے کی خود رت تھی ساں کام پر یلم برٹش مائنر مور تھے۔ لاہور سے ایک سویں کے فاصلہ پر جنوب مغرب میں ایک قدیم بحثی کا خراب ایک تو وہ کی ٹھیکانے میں دیکھا گیا۔ مقام و قوع کام ہڑپا ہے۔ غالباً یہ ہی ”ہری یوپیا“ ہے جس کے پاس ”پرچھو“ قوم کے راجہ ”ابھیا وارتن چیا منانے و رچی منتون“ کو جو کہ ”ورا سکھائی“ بنس (والاد) سے تھا، اندر اکی مدد سے نیست و نایو کر دیا تھا۔ (رگ وید ۷۶: ۲۷۳) اس تو وہ کو ٹھوڑ کرو یلم برٹش نے اس قدر ایٹھیں اکھیزیں کہ آج ایک سویں تک، ایک سورس سے حال کے انجمن اس یا دگار پاستان پر آگ اگلتے ہوئے مدداتے رہے ہیں۔ ان دونوں کراچی رجمنٹ کے چھدار، جزل الگورڈر کلٹھم تھے۔ ان کو پاستان جوئی کا خدا نے خاص مراقع عنایت کیا تھا۔ بھولے بسرے اپنی پر دل بے رحم کی میلخادر دیکھنے کو ہڑپا میں آئے، مزوں نے ان کو چند نوازدہ تن پیش کیے، ان میں سے ایک ڈھیریں تھیں جن پر نیل کی تصویر ہیں اور اس معلوم رسم الخطا میں پکھ جھیریں تھیں۔ معلوم ہو گیا کہ اس خرابے میں ایک ایسے تمدن کی یا دگاریں محفوظ ہیں، جس کے پابند فن جھریکا ایک حد تک ترقی دے سکے تھے۔ پاستان پاستان کا اشتیاق غالب آیا اور قدیم ٹھافت کا نئان مزاںابوہو جانے سے پیٹ گیا۔ ۱۸۶۱ء میں جزل کلٹھم کو حکومت ہند نے پیٹش آٹا کا مہتمم مقرر کیا۔ لفظ صدی کے قریب انھوں نے اٹھاک کے ساتھ مخفیدہ خدمات پاستان انجام دی۔ لیکن ان کی توجہ زیادہ تو ڈھیریں مدد اور بعد کی یا دگاروں میں ابھی رہی، بیسویں صدی کے آغاز تک ہڑپا تو وہ پر کوئی توجہ نہیں دی گئی۔ انھوں نے جو ڈھیریں پائی تھیں، معلوم نہیں وہ کیا ہوئیں، لیکن سنہ ۱۹۰۵ء میں جن لوگوں نے پڑھنے کی کوشش کی ان میں ایک صاحب ہڑپا ہیں۔ انھوں نے جو ڈھیریں پس بحث نظر کے لیے چیزیں، ان میں سے دو ”جسل آف ایشیا ہک سوسائٹی“ ۱۹۱۲ء کے حوالے سے نقل کی ہیں۔ غالباً یہ کلٹھم کی ڈھیریں ہوں گی۔

اکیڈمیہ:

ان وہروں میں سے ایک پر مکتب ہے ۹۵۴ فوس ہے اس مہر پر جو مظہر ہے اس کا  
ہٹلنے ذکر نہیں کیا۔ کئی وہروں پر کبھی تھا اور کبھی لفظوں کے ساتھ ۹۵۷ مکتب ہے۔ سنہی وہروں پر  
۹۰۰۰۰۰ غیرہ نقش پائے جاتے ہیں۔ یہاںی رسم الخا کا حرف میں ہے اور داصل  
کی بدلتی ہوئی صورت ہے۔ اس لیے ۹ کامل میں Keen پڑھا جاسکتا ہے ۹ کامل زبان میں ”میں“  
Meen پڑھا جاسکتا ہے۔ دریورینڈا ایچ ہیر اس کے نزدیک ان وہروں پر کامل زبان مکتب ہے۔ ایک مہر کو انھوں  
نے (Meen Keen) پڑھایے ترجیح اس کا ”چشم باہی“ ہے۔ عربی میں اس کو پوپون پڑھ سکتے ہیں:



آنکھ کو مصری قدیم میں ”عالیٰ“ کہتے تھے اور اس کو یوں حجر کرتے تھے:  

**فَلَدْ دُهَا، سَبَبْ دَهَا** ۔ اب ہم اس حجر کو یوں پڑھیں تو بے جان ہو گا:



| Meen | Ken  |
|------|------|
| ماہی | چشم  |
| عنان | عنان |

عراق کے اتحادی دور تک پہنچتی ہے۔ ۱۹۲۱ء تک موئی جو دوڑو میں باوقات مختلف آثار کا وی ہوتی رہی۔ پھر موصوف نے ”موئی جو دوڑو اور سندھی کلچر“ کتاب سے تین جلدیوں میں یافتوں کے لئے اور جب بے دئے ہیں۔ چلیں۔ جلدیوں میں انھوں نے سیر حاصل تھرہ کیا ہے۔

یہ کتاب بے حد قیمتی ہے۔ مجھے چلیں دو جلدیوں سے صرف سرسری استفادہ کا موقع مل سکا ہے۔ سر جان مارشل نے چند نہایت اہم کام انجام دیے ہیں۔ سب سے اہم یہ ہے کہ محتول ولائی سے ثابت کروایا کہ نو شہت عالم طور پر دائیں جانب سے شروع ہوتے ہیں اور دوسری طرف کبھی دائیں سے اور کبھی باسیں سے شروع ہوتی ہے۔ اس بات کو میں یوں کہوں گا کہ بے تصویر مہر پر نو شہت دائیں سے شروع ہوتا ہے، با تصویر مہروں پر جانور کے سر کی طرف سے باسیں جانب جانور کا رخ بہت کم ملتا ہے۔

موصوف نے حروف اور نقش پر بھی اپنی خاصی بحث کی ہے۔ چند نقش کو برائی جیسے قرار دے کر ان کی آوازیں برائی کی ہی تحریر کی ہیں۔ چند نقش کو ”سویبری“ جیسے قرار دے کر ”سویبری“ جیسی آوازیں ان کو دی ہیں، لیکن اس کے ساتھ یہ بھی فیصلہ کر دیا ہے، اور بجا فیصلہ کیا ہے کہ نو شہت قطعاً غیر سویبری ہیں۔ کسی محقق کی ساری باتوں سے خصوصاً جب کہہ میدان تختیل کا پہلا مرد ہو، حرف بہر مغلی ہوا ذرا مشکل ہی ہے۔ تصاویر کے ذریعے انھوں نے سندھی لوگوں کا جو نہ ہب تصنیف کر دیا ہے اس پر بحث کی جاسکتی ہے، لیکن یہ بات نہایت واضح اور موثق ولائی سے ثابت کردی ہے کہ زبان کی حریر جو بھی ہو، مٹکرت یا کوئی اور آسانی زبان نہیں ہو سکتی، کیوں کہ یہ تمدن ہندوستان میں آریوں کے زمانہ درود سے ماقبل کی چیز ہے، باوجود محنت شدید وہ اس نتیجہ تک پہنچ کر زبان حریر معلوم نہیں ہو سکی، مگر مگن غالب یہ ظاہر کیا کہ ”داوڑی“ زبانوں میں سے کوئی ایک ہو تو عجب نہیں ہے سا یک مہر پر بیل کی تصویر ہے، اس کے آگے ﴿ ایسا طرف ہے۔ اکثر مہروں پر بھی مظہر ہے۔ اس مہر پر ﴿ ﴾ مکتب ہے۔ زبان حریر سے مواقف ہونے کے باوجود اسے بطور نمونہ پڑھ کر دکھلایا ہے اور حسب ذیل طریقے سے پڑھا ہے۔

ا۔ ایک دینا کلام، تلاش کرو ہندوؤں کی دیوالائیں۔ تلفظ اس کا حروف کی بحث میں ”Ra“

ب۔ پ۔ کیونک..... بہائی ہے

ج۔ (یقظ مٹکرت ہے بمحض ۳)

۱۴

فرض کیجیے کہ یہ قرأت چائز اور ممکن ہے، لیکن کیا مہر پر کوئی قرینہ اس کی صحت کا موجود ہے؟ یہ تو قرأت نہیں بلکہ تصنیف قرأت ہوتی۔ اگر مارشل نے ان تمام مہروں کا یک جگہ کھا بہنا، جن پر ﴿ ﴾ مکتب

ہے تو فوراً معلوم ہو جاتا کہ یہ میں لفظوں کا مجموعہ ہے۔

۴۷۷۱ اور ۴۷۷۲ کے میں ہے کہ زبان تحریر میں پڑھنے سے پہلے یہ بھی جان لیتے کہ ۴۷۷۳ کے میں ہیں "ظرف" اور ۴۷۷۴ کے میں "محرا ہوا" بیشتر طیک تحریر اور تصویر کو تم آہنگ سمجھتے۔

### حیرت کی بات:

حروف و نقوش پر بحث کرتے ہوئے ۴۵۶ کوارٹل نے سبائی رسم الخط کے حروف ف، ت، ح، س، ترار دیا ہے۔ سبائی حروف کی بایہت ان کا علم کچھ وابجی ہی ساختا، ورنہ اسے ہی نقوش پر اکتفانہ کرتے۔ بہر حال انہوں نے پانچ نقوش سبائی دکھائے۔ آپ کو حیرت ہو گئی کہ سرجان مارٹل کی اس سراغ وہی کے باوجود ہمارے ہندوستانی اہل علم نے سندھی رسم الخط کے اشباہ اور نظائر پر بحث کرتے ہوئے ایسا چک کے ”متالی“ رسم الخط کا جائزہ لیا، کہیٹ کے ان پڑھنقوش حاصل کیے مصر کی ہیروغلافی نقل کر لائے، پھر عرب کو چھاند کر ہندوستان آئے اور برائی ہی نقوش سے سندھی کا مقابلہ کیا، جیتن کے نقوش حاصل کیے، پیغمبر کے ”جز از ایستر“ کے نقوش حاصل کیے، مگر دریائے سندھ جس سمندر میں اگتا ہے، اس کے دوسرے ساحل پر جو رسم الخط اس زمانے سے، جسے سندھی کچھ کا آخری زمانہ کہا جا سکتا ہے، ظہور اسلام کے زمانے تک راجح تھا، اس کا امام تک لینا گوارا نہیں کیا۔ حالانکہ اس رسم الخط کا امام ”مسنڈ“ ہے۔ ”سنڈ“ ”اسناڈ“ اور ”مسنڈ“ میں وہی رابطہ ہے جو عرب، اعراب اور مغرب میں ہے! ابوحنیفہ عقل زیر حیرت کا ایس چالا وابجی است۔

سنڌي عراقي مهریں:

سرجان مارشل نے اپنی کتاب میں پانچ مہروں کے نقوش نقل کیے ہیں، جن میں سے ایک علیم (علیل کے علیام) کے پا پر تخت سوار، تین لفاظ اور ایک کش میں ملی ہے۔ ان مہروں پر جو کچھ لکھا ہے اسے پڑھنے کے لیے تمام نقوش کو پہنچان لینا ضروری ہے۔ حرف شناسی کی جدوجہد ہم بعد میں کریں گے، ان مہروں اور دوسری سندھی چیزوں کا عراق اور علیام میں پالیا جانا سندھا و عراق کے درمیان گہرے رابطے کا پتہ دیتا ہے۔ اس رابطے کو صرف تجارتی قرار دیا جاتا ہے، لیکن کیا واقعیت اس ای قدر ہو سکتا ہے؟ کیا کوئی اور نوعیت نہیں ہو سکتی؟ پایا روابطے کا بھی تو امکان ہے؟

سوسائیٹی جو ہر پانی گئی ہے اس کا زمانہ سرجان مارشل نے اخہائی سویں صدی قبل مسح قرار دیا ہے اور ان کا یہ فیصلہ مسلمان میں داخل ہو چکا ہے۔ کش میں جو ہر پانی گئی ہے اس کی بابت بتایا گیا ہے کہ ایک مدرکے

ایک کرے کی بنیاد میں پائی گئی اور ان چیزوں کے ساتھ پائی گئی جن سے بنیاد بھری گئی تھی اس بنیاد کا نام ”بنیاد شموالیون“ ہے۔ شموالیون نے ۲۰۸۰، ۲۰۹۲ ق میں حکومت کی تھی۔ یہ مہریں بتاتی ہیں کہ ۲۶۵۰ ق م سے ۲۰۵۰ ق م تک سندھ اور عراق کے درمیان آمد و رفت رہی ہے۔ یہ زمانہ عراق کے اندر سویریوں کے وزرا فروں اور سامپوں کے وزرا فروں عروج کا زمانہ ہے۔ ان فنوں عراق میں وزراء نہیں بولی جاتی تھیں:

(۱) ایک لٹا: (مرا نہ زبان) تو رانی زبان نہیں، جسے سویری مردوں نے تھے۔

(۲) ایک سل: (زنا نہ زبان) سویریوں کی عورتیں اور ساری لوگ یہ زبان بولتے تھے اور یہ زبان عربی، عبرانی اور چشی کی ہم سل، مگر تو رانی آمیز تھی۔

اہل سندھ کا ان دونوں زبانوں والوں سے وابطہ تھا ان دونوں زبانوں کو نہیں تو ان میں سے ایک کو وہ خود رجانتے تھے اور یہ امکان اسے خارج نہیں ہے کہ خود اپنے ملن سندھ میں بھی ان میں سے ایک زبان بولتے اور لکھتے رہے ہوں، لیکن آپ کو حضرت ہو گئی کہ چودہ پندرہ ہندوستانی اور فرگی عالموں نے سندھی تہذیب کے افریدے گاروں کی تیخیں اور زبان حجر کو معلوم کرنے کی کوشش کی، ان لوگوں نے ویوں کے اندر مدد کو رکھا اور ان آریا اقوام کا خیال کیا، دراوزہ لی لوگوں کے بارے میں سوچا، عراق کے سویریوں کا با بارہ ذکر کیا، لیکن شموالیون کی قوم اور اس کی زبان بھیں کلدانی عربوں کی موجودگی کی تصویر تک سے اپنا فام بچالا ہے، حالانکہ سندھی مہریں ایسے سل بولنے والوں ہی کی یادگاروں میں پائی گئی ہیں۔

ایک بات اور قابل لحاظ ہے کہ عراق میں جس قد رکھتے سے سندھی نوا در طے ہیں، اس کے مقابلہ میں کہا جاسکتا ہے کہ سندھ میں عراقی نوا دارے کم ملے گوا ملے ہی نہیں۔ یہ حالات بتاتے ہیں کہ فرت نیادہ ہوئی، آمد کم۔ سندھ میں سویری رسم الخط کی ایک بھی حجر نہیں ملی ہے، لیکن سندھی رسم الخط کی حجریں عراق میں کافی ملی ہیں ساس کے محتی یہ ہیں کہ سندھی رسم الخط نے دیا عرب تک خود سفر کیا اور سویری رسم الخط نے ہندوستان تک قدم رکھنے نہیں فرمایا۔ موئن جودڑو کی ایک مہر پر مختصر تو سویری ہے، لیکن نوشتہ سندھی ہے، یہ مہر عراق سے آتی ہو گی۔ سندھ میں عراق کے سویری رسم الخط کے واقف کا نہیں تھے، اس لیے یہ چھٹی ایک سیری مظہر کے ساتھ عراق میں سندھی رسم الخط میں لکھی گئی تھی، پھر یہاں کچھی گئی تھی، لیکن اس بات سے کوئی فائدہ اٹھانے کی ضرورت نہیں کچھی گئی۔ سندھی رسم الخط نے عرب تک سفر کیا، اور عرب کے رسم الخط قبل قرآن کا نام **سندھ** "Sand" تھا۔ اس نام کے نقوش اور خود یہاں **سندھ** سندھ سے اپنا رابطہ ظاہر کرتے ہیں۔ لغاش میں جو مہریں پائی گئی ہیں ان میں سے ایک پر یہ **سندھ** مکتب ہے۔ اس کے پہلے اور آخری نقوش کو ہم بعد میں سمجھیں گے۔ درمیان کے چار نقوش جنوبی عرب میں راجح سندھ کے حروف، ج، ح، ز، ر ہیں اس مہر کی بدولت مناسب تھا

ک جنوبی عرب میں سندھی کے شباہ و فقار سلاش کر کے سندھی کو مندی مدد سے پڑھا جانا، لیکن ایسا معلوم ہوتا ہے کہ تمام غور کرنوالوں نے کسی خاص وجہ سے عیلام وراق کے سامنے باشندوں، ان کی زبان اور حروف سندھ سے چشم پوشی کی ہے۔ کسی نے اس رسم الخطی مدد سے سندھی مہربانی پڑھنے کی کوشش نہیں کی، جس حروف ایسے ہوتے ہیں۔ **۴۵۶۷۸** یہ تمام حروف سندھی رسم الخط کے ہیں۔ ہو سکتا ہے کہ کسی شخص نے مندی مدد سے سندھی کو پڑھنے کی کوشش کی ہو، لیکن مجھے اس کا علم نہیں کیا ہوتا پڑھنے کی بھی لیا ہوتا۔

تختہ گڈ:

سرجان مارشل نے اپنی مہروں کے ساتھ مسٹر گلڈ کا مرتب کیا ہوا ایک تجویز بھی دیا ہے۔ اس تجویز میں انہوں نے ہر قش کے سامنے ہر اس ہمہر کے نو شیئت نقل کیے ہیں جس وہ قش آیا ہے انہوں نے مارشل کی مہروں کے علاوہ بھی ذیڑھ سوچر یہی نقل کی ہیں۔ غالباً یہ وہ مہریں ہوں گی جو ۱۹۲۱ء / ۱۹۲۰ء میں ہڑپا کے مقام پر دیا رام رانی کو دستیاب ہوئی ہوں گی۔ آنکہ ان مہروں کا حوالہ دیتے ہوئے ان کے اعداد کے ساتھ گلڈ کا نام دیا جائے گا۔ مارشل کی مہروں کا حال مارشل کے نام سے دیا جائے گا۔

خیز ما ده:

۱۹۳۲ء میں وہ بارہ ہزار پا میں آٹا رکاوی ہوئی۔ ان ڈفون کے آٹا اور تاریخ تحقیق پر ”ماہو“ سروپ توں نے Excavation at Harappa میں تبصرہ کیا ہے۔ انہوں نے ان ہمروں کے ساتھ ایک تخت نقش دیا ہے، لیکن اس تختہ پر ہمروں کے حوالے اپنے نمبروں کے مطابق نہیں دیے ہیں۔ معلوم نہیں تخت کا مصرف کیا سمجھا ہے۔ جن نوشتوں کو ان کی ہمروں میں تلاش کر سکا، ان کا حوالہ ”ماہو“ کے نام سے اور جن کو تلاش نہ کر سکا، ان کا حوالہ ”تھما“ کے نام سے دیا جائے گا۔

میر اشخض:

تجوڑے کے آخری نقش کا شمار نمبر ۳۹۶ ہے، تجوڑے ماڈو کے آخری نقش کا شمار نمبر ۲۵۰ ہے، لیکن اس میں اتنے نقوش نہیں ہیں۔ انھوں نے تجوڑے کو سامنے رکھ کر اپنا تختہ بنا لایا ہے۔ نمبر ۳۹۶ تک ہر نقش کو ”گلڈ“ کا شمار دیا ہے۔ انھیں جونقش گلڈ کے نہیں ملے، ان کی بھروسہوں پر چلیا گیس رکھی ہیں۔ ان دونوں تختوں میں عجیب یہ ہے کہ کبھی تو ایک نقش کی بدلتی ہوئی صورتوں کو متعدد شاروں کے تحت دیا ہے اور کبھی کبھی کوئی کوئی شاروں کے تحت دکھایا ہے۔ حرف کو مرکب جدا حرف خیال کیا ہے۔ نقوش کی ترتیب پر غایہ کرتی ہے کہ مرتب نقش فیں جھریری کی ارتقائی صورتوں کا تصور

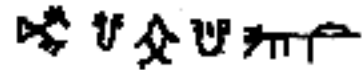
نک کرنے سے عاجز تھا۔ سرجان مارشل نے حروف پر بحث کرتے ہوئے لڑکی تعداد بہت گھٹا دی ہے، چند زاید نقوش ایسی ہمروں کے حوالے سے دیے ہیں جن کی حریریں میری نظر سے نہیں گزریں۔ میں نے حرف کمر را اور نادیہ نقش کو اپنے تختہ میں نہیں رکھا ہے۔ ان اصحاب نے جس بے فکرانہ تدبیب سے نقوش کو پیش کیا ہے اس کا نتیجہ یہ ہوا ہے کہ اہل علم نے آنکھ بند کر کے یہ فیصلہ سنایا ہے کہ سندھی رسم الخط ایک مرحلہ کا پایا چاہا ہے، موئی جو دڑوئی آبادیوں کے وراث میں حروف و نقوش میں کوئی تبدیلی نہیں ہوئی، اس لیے خود رت محسوس ہوئی کہ یہ سے ایک تختہ نقوش، عہد پر عہد تبدیلیوں کا لحاظ رکھتے ہوئے ہلا جائے تھیں اس نقوش کا تختہ میں نے تیار کر لیا ہے۔ مگر ہمروں کا حوالہ دینا باقی ہے اس میں سیکھو غیرہ نے بہت سے نقوش کا اضافہ کیا ہے۔

### سنڈھی رسم الخط:

سنڈھی رسم الخط ابتداء میں تکمیلی تھا۔ یعنی الفاظ اور عبارتوں کے بجائے خیالات و تصورات کو دیدو فرم کے مطابق ”صورت“ میں قلم بند کیا چاہا تھا۔ ایسی ہمروں زیدہ تسری میکے کی Further Excavation at Harappa میں ملتی ہیں، جن کا حوالہ میکے کے نام سے دیا جائے گا۔ حیرت ہے کہ یہ ہمروں میکے کے بیان کے مطابق بالائی طبق میں ملتیں، حالانکہ رسم الخط ان کا فائدہ نہ ہے۔ تکمیلی نقوش میں تدریج بدلتے بدلتے ایسے ہو گئے، جو معلوم ابجدوں میں ہم کوں سمجھتے ہیں۔ بہت سی ہمروں پر صرف ابجدی نقوش کے نو شے ہیں۔ زبان حریری انجیس سے معلوم ہو گئی۔ مثال کے لیے ذیل کی ہمروں کو دیکھیے۔

تکمیلی: میکے۔ یک سانچھے بیل کی تصویر جس کے آگے ہے۔

ہاتی: مارشل نمبر ۱۹..... یک سانچھے بیل کی تصویر جس کے آگے یہ ہے ۴۷



امد ظرف سے پانی اور گھاس

ابجدی: میکے نمبر ۱۰۳..... ۴۸

امد ظرف رپانی

ایک ہی مضموم کوئین رسم خط میں لکھا گیا ہے۔ تکمیلی، ہاتی، ابجدی۔ چیلی کو سمجھنے کے لیے زبان کا علم ضروری نہیں ہے۔ دوسرا کے نقوش کا مطلب، مقابلہ نقوش سے معلوم ہو گا۔ تیسرا کو پڑھے بغیر آپ سمجھنیں سکتے، مگر ہمروں نے کچھ اس طرح ہمیں کچھی ہیں اور کچھاتی ہمیں ہیں میں ہیں کہ نو شتوں کے مطالب سمجھانے کے لیے ان کو تدبیب خاص سے پیش کیا کافی ہے۔ مثلاً ایک سنڈھی لفظ ۴۹ کا مطلب یوں سمجھا جائے۔

(۱) "جہما" ۸۶۵۳

(۲) "بیچے" (۱۱) نمبر ۲ و طرف درختوں کے تلے، ایک طرف جانور کے مرتے ۷۵

(۳) "مارشل" نمبر ۵۰ ایک سلکھے تل کی تصویر جس کے آگے ہے ۷۶ ۷۷ ۷۸ ۷۹

مطلب سمجھئے  
فاعل فعل مفعول

اس طرح تنہ مہر نویوں نے نسل کر ۲۲ کے حقیقتی تاریخی، حالانکہ ہم نے زبان حجری میں ان کو پڑھنے سے باہتمام کیا ہے۔

اس طرح مہر نویوں نے ہم کو بہت سے نقش اور الفاظ کے معنی سمجھا دیے ہیں اور متعدد ہمروں کے مطلب ہم زبان حجری جانے بغیر معلوم کر سکتے ہیں لیکن اتنی کثیر ہمروں کے ہوتے ہوئے ہم کو یقین دلایا گیا ہے۔

"اس کا کوئی ثبوت نہیں ہے کہ ہمروں پر جن چیزوں کی تصویریں ہیں، حجری میں بھی انھیں کی بابت ہیں۔" اس لیے۔ "ایک شخص بوجہ محتول یہ فرض کر سکتا ہے کہ ہمروں پر شخص، اماں اور شایدی القاب مکتوب ہیں۔"

یہ تمام مفہومات، تاتائی ہیں اس غلط اور بے دلکشی ترتیب کے، جس کے مطابق ہمیں شائع کی گئی ہیں، سندھی ہمروں کو پڑھنے کے لیے ضروری ہے کہ:

(۱) ہمروں کو ایسی ترتیب سے مدون کیا جائے کہ معمولی غور سے آدمی دیکھے تو احوالی مطلب سمجھ لے اور یہ مکن ہے۔

(۲) عہد پر عہد بدلتے ہوئے نقش کا تحریر مرتب کیا جائے۔ مثلاً

## ۸۔ ملکہ نرنا، پہنچانہ، ہمروں

(۳) مختلف تخلیقی اشیاء و ظاہر کے مرتب کیے جائیں، پھر ان اشیاء و ظاہر کی مدد سے زبان معلوم کی جائے۔

ہمیں زیادہ ملکیتی کا روزی کوئی نوچیت رکھتی ہیں۔ ان کا غشاہی حروف و نقش کو پہچاننے میں مدد کا ہے۔ مصون ہمروں پر مہر نویوں نے الفاظ کے معاملی سمجھائے ہیں، پھر سمجھائے ہوئے نقش و الفاظ بے تصویر ہمروں پر نقش کیے ہیں۔ یہ بے تصویر ہمیں سیرے خیال میں فلم کا کام دیتی ہیں لیکن ان کے ذریعے عبارتیں چاپ کی جاتی ہیں۔ طویل نوشتہ ہم نہیں ملے۔ مجھے ان کا انتظار ہے۔ بہت مکن ہے کہ بندوستان میں ملیں ہی نہیں، بلکہ یہاں کے قدما پر جب آخری قیامت آئی، اپنے قیمتی نوشتے اپنے ساتھ لے کر کہیں اور چلے گئے، یا ۲۰۲۰ءیں کے ہاتھوں "بیت الحکمت" پر جو گز ری وہی انشیہاں بھی پیش آیا ہوگا۔

## قدیم باشندے:

چوں کرنقوش اور حروف پر غوری نہیں کیا جائے گا جب تک ”بے لام تحقیق“، کو قائل نہ کر دیا جائے کہ سندھی لوگ ہمیشہ نہیں رہے جا بیں، بلکہ ایک زمانہ میں عرب تھے، اس لیے چند قرآن اس اثبات کے لیے پڑیں کیے جاتے ہیں۔

## آسٹریلیا:

اس بات کے تعدد قرآن ہیں کہ قدیم نو آباد کارس علاقے کے لوگ تھے جن کو ”آسٹریلی گروہ“ کا نام دیا گیا ہے۔ یہ کالے کالے اگر دکار، خور مرلوگ، ہندوستان کی شخصیاتیوں میں ہر جگہ پائے جاتے ہیں۔ یہ کہنا آسان ہے کہاب کی طرح ثانیہ تب بھی یہ لوگ ایسے ہی رہے ہوں۔ لیکن یہاں اور تجھے میں آجائے والی بات غالباً حقیقت سے دور ہے۔ دنیا میں صرف ارتقا بھی کی ظیوریں نہیں ملتی ہیں، تخلف کی ظیوریں بھی ملتے ہیں۔ ہزاروں برس کے جزو قلم نے ایک بلند مقام تک وہاں کی تمام ملادیوں سے محروم کر دیا ہوا اور بلند کوپت ہنا دیا ہو تو کیا عجب ہے لیکن اس گروہ کو سندھی تہذیب کے آفریدی گاراٹ کرنے کے لیے ہمارے پاس معقول دلائل نہیں ہیں۔

## بحرشاہی:

موئی جو دلتوں میں جو کھوپڑیاں پائی گئی ہیں ان سے اندازہ کیا گیا ہے کہ اس دیار کے باشندے کم از کم چار سوں کے تھے۔ جن میں سے ایک کاذک کیا گیا، ایک کو بحرشاہی<sup>۱</sup> (Mediterranean) گروہ کا نام دیا گیا ہے اور یہ گروہ ہیاں کی غالب آبادی تھا۔ زمانے کی یہ تم طریقی ہے کہ تحقیق و تفہیش کا ذوق اور شوق جسے فصیب ہنا ہے اسے سمجھیل شوق کے اسباب بھر نہیں ہوتے۔ سندھی بھریں پڑھنے بیٹھا ہوں، مگر بخا ب، سندھا ور بلوچستان میں جو آثار کا ویاں ہوئی ہیں، ان کے حالات جانے کے لیے جن مستدرز کتابوں کی ضرورت ہے ان کو مہیا کرنے میں میرے حالات مانع ہیں اور کہتے ہیں۔

”وہیلے غارت زن و یک وحدائے زریعاً“

اکٹافات سے متعلق میرے پاس کوئی سرمایہ نہیں ہے۔ ایک مختصر سی کتاب The  
میرے سامنے ہے۔ جس کی تصنیف ایبراہیم نوری<sup>۲</sup> کے فاضل پروفیسر آہار قیل  
نارنخ<sup>۳</sup> ”جتاب اسٹوارت پگٹ فرماتے ہیں:

۱۔ یہ بعد محقق شورہ ایبراہیم نوری کے پروفیسر آہار قیل نارنخ نے دیا ہے۔

”جس قدر کھوپڑیاں<sup>۱</sup> قسم و اقسام کی گئی ہیں، ان میں بقدر رصف کم و بیش ایک ایک ہم جنس گروہ سے تعلق رکھتی ہیں اور وہ امکونی کھوپڑی، جو بخوبی سالم ہے اور بلوچستان کے مقبرہ میں پائی گئی ہے، وہ بھی اس جنس کی ہے۔ اس گروہ کو بحرشائی نام دیا گیا ہے۔ موجودہ زمانے میں یہ لوگ ہمیرے سے ہند تک بڑی تعداد میں پھیلے ہوئے ہیں۔ اس جنس کے خصوصی نمونے فلسطین کے اندر ناطقی ور میں ملتے ہیں۔ یہ گروہ شماں افریقہ کے جنوبی ڈھلوان اور ایشیا کے اندر ایک دوسرے سے متاز ہوا ہو گا۔ مصر قبل فراعن (Pre-Dynastic) کے لوگ اسی جنس سے تعلق رکھتے تھے اس گروہ کے خالص رین نہ تھے، عرب کے جزیرہ نما میں ملتے ہیں یہ لوگ ہندوستان کے اندر شہل کی آبادیوں میں، نیز دوسرے مقامات کی بلند جاتیوں میں بھی ملتے ہیں یہ میانی قدیمی ہوتے ہیں بلند و بالا بھی رنگ سارا نولا بھی، زیتونی قسم کا لبادی بھی، کھوپڑی اور چہرہ لمبوزہ، اٹھنے کی ستوان ناک، بال کا لے، آنکھیں بڑی بڑی کشادہ، کالی بھی اور بابا می بھی۔ بدن کی ساخت نحیف۔ اڑی شہادتیں ظاہر کرتی ہیں کہ یہ لمبوزہ کھوپڑی والے بحرشائی لوگ سیاٹک، اناہ العجید علی شہر وغیرہ مغربی ایشیا کی قدیم ترین کاشتکار آبادیوں میں ہر چند موجود تھے، ”العجید“ کی کھوپڑیاں ”سون“ جو دڑو“ کی کھوپڑیوں سے نمایاں قربت رکھتی ہیں۔ (اس نمبر ۱۷۵-۱۷۶) اس بحرشائی گروہ میں دراوڑ بھی داخل ہیں۔ ہمارے اہل علم کے ایک گروہ نے ان ہی کھوپڑیوں کی دلیل سے سندھی پچھر کوڑ راوڑ کا ساختہ فرض کیا ہے۔ لیکن جن کی کھوپڑیاں سندھی جیسی ہیں، جن کے ساتھ ان کے باہمی تعلقات تھے، ان کے دلیل میں آرچار کے باوجود خود و ان کے وطن میں سندھی مہروں کے پائے جانے کے باوجودو، بحث و نظر تک کے لیے اور غرض تدوین کے ساتھ بھی، ان کا نام تک زبان قلم پر نہیں آنے دیا گیا ہے!!

### الپائی گروہ:

سوئں جو دڑو میں جو کھوپڑیاں ملی ہیں اور بیجاٹی گئی ہیں، ان میں سے یقین کے ساتھ ایک کو اور ہبہ کے ساتھ تھن اور کہ الپائی قرار دیا گیا ہے۔ معلوم نہیں یہ لوگ اصل باشندے تھے یا آفی ایک لوگ تھے، جو سون جو دڑو کے لام زوال میں یہاں آئے۔ ہڑپا میں دو مدفن برآمد ہوئے ہیں۔ (R-۳۷) ہڑپا کی بحر پور آبادی کے زمانہ کا ہے مدفن (۱۷۷) کی بابت ہابت کیا گیا ہے کہ اس کا تعلق ان لوگوں سے ہے جنہوں نے زوال ہڑپا کے دنوں میں آ کر ستمن کوغاک میں ملا یا۔ اول الذکر مدفن کی قبروں کا حال ایسا نہیں چھپا ہے کی آباد کاروں کی نسل کا سراغ بیجا سکے۔ مدفن (۱۷۷) کی دو کھوپڑیوں کو لہار فریزہ رک نے ”ارمنی گروہ“ سے متعلق تھا ہے سارمنی گروہ، الپائی

گروہ کی ایک شاخ تھے اور الپاکی و بحرشائی گروہ کے "ہند ایرانی" حصہ کے امتحان سے وجود میں آیا۔ اس ملنے میں ان کھوپڑیوں کا ملنا یہ قریبہ پیدا کرنا ہے کہ قدیم آباد کاروں کے بجائے بعد میں واروں نے والے جاہ کاروں میں ان کا شمار کیا جائے تو حق بجانب ہو گا۔

اس ملنے (ایج) میں ایک قبر کے اندر لکڑی کا ایک نابوت اور اس کے اندر ایک لاش ملی ہے، جسے چٹائی میں پیٹ کرنا بوت میں رکھا گیا تھا۔ یہ طریقہ فون و کن جنوبی عراق کے اندر ۲۸۰۰ قم سے ۴۰۰۰ قم تک رائج تھا۔ اس سے نتیجہ کالا جاسکتا ہے کہ ملنے (ایج) والے جنوبی عراق کے تمدن سے متاثر تھے اور غالباً اور ہری سے آئے ایک قلعہ کا خراب بلا ہے، جس کی بابت مختلف چیزوں کی دلیل سے یہ نتیجہ اخذ کیا گیا ہے کہ اس قلعہ کو ان ہی ملنے (ایج) والوں نے جاہ کیا اور اس پر قابض ہو گئے۔ اس قلعہ کے بالائی خاپ میں مٹی کے بنے ہوئے "معان" میکاریے ملے ہیں جن کی بناء پا سٹون نے اس کا زمانہ ۱۶۰۰ قم کے قریب قرار دیا ہے۔

ہم عراق کی تاریخ پر غور کرتے ہیں تو دیکھتے ہیں تو ۱۶۰۰ قم کے قریب اشور میں ایک ایسا شخص فرم رہا ہے، جس کا نام آریا ہوا تھا تا ہے۔ وہ ۱۶۰۰ قم میں جنوبی عراق پر ایک آریا قوم، جس کا پہلا فرمان رواں گین داں تھا، قابض ہو جاتی ہے اس کے ایک سورس بعد ہم کو ہر پا کی بردا دی وکھائی دیتی ہے اس سے ظاہر ہے کہ یہ الپاکی گروہ یا تو آریوں کے ہمراہ یا ان کے آگے آگے داخل ہند ہوا اس گروہ کا سندھی تمدن کا آفریدہ گا تسلیم کا دثار ہے۔

### ناراکی لوگ:

اس رصیر پر تمدنوں کی گہری چھاپیں نظر آتی ہیں۔ ایک تو اسلامی تمدھب ہے، اس کو ہری قدیم تمدھبوں کے مقابلے میں بھی کل کی چیز کہا جاسکتا ہے۔ دوسری "ناراکی" تمدھب ہے، جس سے وید، پران، اوان، پندرہ مطہب ہیں۔ دوسرے لفظوں میں ان کو آریہ کہ لیجئے۔ "وید ک انج" میں جانب پسلکرنے والی اقوام کا ذکر کیا ہے کہ اہل علم نے ان میں سے ایک ناکی کو سندھی کلچر کی ایجاد و تکمیل کا ذمہ دار تھا ہے۔ ان میں سے چھ قومیں ویدی ننان کی آریا اقوام ہیں۔ ان کے ذکر کو یہ فرمائیں کہ از بحث کر دیا ہے کہ ان میں سے کسی کو کسی معلوم نسل سے تھیں جیسی دی جاسکیں۔ ان نامعلوم لوگوں میں ایک ناگا قوم تھی اسیک گروہ نے سہریوں کا نام لیا ہے۔ ان کی بابت انہیں تعلیم ہے کہ واقعی ان کا سندھی سے گمراحتی تھا، یہ بھی تعلیم ہے کہ شاید وہ ہوئن جو دو یہی آزادی کا ایک حصہ بھی تھے یہ بھی تعلیم ہے کہ سندھی تمدن سے سویری تمدن سے نمایاں مشاہد رکھتا ہے، یہ سب کچھ تعلیم کرنے کے باوجود فرمائے ہیں کہ سندھی تمدن کی کچھ جدا گانہ خصوصیات بھی ہیں، اس لیے:

”کوئی بات نہیں جس کی بنا پر ان کو سندھی تہذیب کے مصنف ہونے کا شرف دیا جائے۔“

اس بحث کے موقع پر سہریوں کے ہم وطن سماں میں، یا بالظاہر مگر عربوں کا ذکر بھی برائے تردید ہی کی، ضروری تھا، لیکن ان کا نام تک نہیں دیا گیا اس ایک جماعت نے ڈراویڈ کا نام لیا ہے سان کو جس دلیل سے مسٹر دیکیو ہی ہے کہ وادیِ سندھ کی شام تہذیب کا جنوبی ہند کی صبح تہذیب سے نہ آ جوئی ہے، تو پہلے جنوب میں آثار کاوی کر کے وہاں سندھی تہذیب کے آثار برآمد کرنے چاہیئے اسکے جماعت کے نزدیک سندھی تہذیب کے موجودہ دروازتھے جن کے خلاف بلوجتان کے براہوی ہیں سان کو یہ کہہ کر مسٹر دیکیا ہے کہ سلطنتی چیزیں سے وہ ضرور دروازہ ہیں، مگر نسلاتی نہیں ہیں، حالاں کہ زبان حمری جانے کے لیے ہم کو نسلی گروہوں سے زیادہ سلطنتی گروہوں پر غور کنا چاہیے۔ ہر حال وہ میں سے تو مسٹر دیکر کے نائے دی ہے کہ۔

### آفتاب مطلع اقبال را ساز افرے

وایں کلاہ کبریا بر تارک خاقان ہند

ان کے اقرار کے بوجب سویری ہوئی جو دُو میں موجود تھے اور ان کے تہذیب سے نہایاں مشاہدہ سندھی تہذیب کے محتوا میں چونکہ سندھی تہذیب میں غیر سویری عناصر پائے جاتے ہیں، اس لیے ”کوئی بات نہیں کہ ان کو سندھی تہذیب کی تفہیف کا شرف دیا جائے“، لیکن آریوں کے حق میں یہ دلیل و سر ایسی روپ بدلتی ہے وہ یہ کہ سندھی آثار کے زمانے میں سندھ کے اندر آریا لوگوں کا موجودہ ہوا بعض کے نزدیک کھوپڑیوں کی شہادت سے ثابت ہے، اور چونکہ سندھی تہذیب ویدی اور غیر ویدی تہذیب، کا آمیزہ ہے، اور چونکہ ایک جماعت کہتی ہے کہ سندھی تہذیب اس تہذیب کا مختلقی تیجہ ہے اور صلبی نسل ہے، جس کا بیان رکھویدی میں آیا ہے، اس لیے کافر توانی شدنا چار مسلمان شو!

لیکن یہ تو ایمان اور عقیدہ کا ارشاد اور اگرامی ہے، اب ذرا قیاس اور قریبہ سے بھی پوچھیے:

بلوجتان کے مقام تہذیب کے پاس شاہی طبقہ نام کا ایک ٹیلہ ملا ہے جس کی آثار کاوی ہوئی ہے۔ اس کی زمینی سطح طولاً اور عرضًا ۹۰۰ اور ۸۰۰ قدم ہے، یہ دو آبادیوں کا خاہاب ہے۔ زیریں آبادی کے متروکات میں ایسے ظروف اور ایسی چیزیں ملی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ ابتدائی آبادکار گلوہ (بلوجتان) اور ہڑپا کے ہم تہذیب تھے ایک نئی قوم نے آریہاں کی اصلی آبادی کو ختم کر دیا اور اس کے بعد تھرپر خود آباد ہو گئی اس کی بالائی آبادی کی یادگاریں ایک ملن ملا ہے، جس کے اندر ایک انسانی کھوپڑی ملی ہے۔ اس کھوپڑی کے ساتھ ایک خاص نوچیت کائنزا اور ایک خاص ساخت کا طبر ملا ہے، جو اس بات کی خبر دیتا ہے کہ

چلا رن کی طرف اپنا سپاہی

لیے ہاتھوں میں دش کی جاہی  
یہ چیزیں بلوچستان، سندھ اور بخاپ کے لیے بالکل نئی ہیں۔ یہاں کے قدماں کی یادگاریں ایسی آدم  
کش چیزیں نہیں ملتیں۔ ”شاہی ٹپ“ کا طبر جہاں سے آیا اس کا سراغ طہران کا نام دے سکتا ہے اس طر  
کے نمونے میکوپ کے مدفن سے برآمد ہوئے ہیں۔ یہ جنوبی روں کا ایک مقام ہے، جہاں ہندو راتی آریوں، کے  
مشترک اسلاف مدفن ہیں۔ ”شاہی ٹپ“ میں چند حقوص ہریں طی ہیں جن کے لفظ ”حروف الفاظ“ ہیں۔  
ایسی ہریں رویہ رُکستان (زمانہ تان) کے اندر رائیک آباد کے قریب اناویں، بھیرہ قزوین کے جنوب شرقی  
گوش میں جل خطار کے اندر جسے ایرانی ریوالیت کے مطابق جشید کے پہلے مقام و رو دے قطبیں دی جاسکتی ہے، اور  
سو سالی عیلام کے پایہ تخت میں، جو کر ۷۰۰ ق م کے قبل سے آریوں کا مقام رہ چکا ہے، پائی گئی ہیں۔ یہ آثار  
تاتے ہیں کرگ و بی آریا براؤ ایران، بلوچستان میں داخل ہو رہے ہیں ساس کھوپڑی کی بایت تھا لیا گیا ہے کہ  
مخلوق اصل کی ہے، نار کو کیا قزوینی گروہ کے لوگوں جیسی سائی ہریں آگے بڑھ کر بلوچستان کے مقام اصل کے پاس  
شہزادب میں طی ہیں، شہزادب وغیرہ، کئی بلوچستانی مقامات میں ایسے آثار پائے گئے ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے  
کہ آگے آگ، پچھے خاکستر لیے اگنی دینا کے بھجن ہاتی ہوئی ایک قوم آری ہے، پھر یہ قوم موئں جو دڑو پچھی ہے،  
کیونکہ موئں جو دڑو میں بھی کسی حد تک شاہی ٹپ جیسی آدم کش چیزیں مسز کیلے کو دستیاب ہوئی ہیں۔ کچھایے ہی  
طلائی کی بناء پر جتاب و تملکی رائے ہے کہ ”تمام قراکی شہادتوں کے مطابق“ اندر را ”ملزم قرار پاتا ہے۔“

### منگولی لوگ:

موئں جو دڑو میں ایک قبر ایک منگولی کی بھی طی ہے سائز ارت پاٹ کے بیان کے مطابق یہ کھوپڑی  
 موجودہ زمانے کے ہاگا لوگوں کی ہی ہے اور اس کی قبر میں ایک ایسا ظرف پایا گیا، جو کہ ہڑپا کے ملن (شج) میں ملا  
 ہے ساس سے استدلال کیا گیا ہے کہ قبر حمل آوروں میں سے ایک کی ہے سان کا خیال ہے کہ غالباً حمل آور لوگ  
 ملے جلے لوگ تھے اور یہ شخص غالباً ”نجاڑے کا“ ایک گور کھا تھا۔ آثار نے ہمیں پانچ نسلوں کے وجود کی شہادت مہیا  
 کر دی، جن سے تمن کے جاہ کار ہونے کے قرائیں موجود ہیں سائیک نسل ایسی ہے کہ اس کو ہڑپا کے تمدن کی تصنیفہ  
 تکمیل کا شرف دینا، بہت کو تحریر آمیر تمسم کی دعوت دیتا ہے۔ لے دے کے ایک قوم رہ جاتی ہے، وہ جس کی  
 کھوپڑیاں مصر قدیم، فلسطین کی وادی نطوف، عراق کے جل العید او رہ موئں جو دڑو کے مدفن میں اور حرب کے اندر  
 چلتی پھرتی گردنوں پر پائی گئی اور پائی جاتی ہیں، لیکن کہا جا سکتا ہے کسی دملکوں کے باشندوں کا ہم نسل ہوا ان  
 کے ہم افت ہونے کا پاکا ثبوت نہیں ہے۔ پھر بھی یہ تو ماننا ہی پڑے گا کہ تعلقات باہمی کے ثبوت کی صورت میں جو

قطعہ غیر مخلوک ہے، اس کا امکان زیادہ ہے۔ دیگر اقوام سے بہت زیادہ اسی قوم کا حق ہے کہ سندھی آنارس کے متود کے سمجھے جائیں۔

### ایک پرانی کھا:

فرض کرو عرب میں ایک سکنے کی تصویر پر (Dog) مکتوب ہے۔ ایک شخص کہتا ہے سکنے کی تصویر پر انگریزی حروف، اور انگریزی زبان میں "سکنے" لکھا ہے۔ ایک پو فیسر اس کی تردید کرتا ہے، کہتا ہے کہ

- (۱) مجھے یقین نہیں کہ یہ شخص اس حرف پر کوچھ ملکتا ہے۔
- (۲) مجھے یقین نہیں کہ عرب میں جو حیزبی ہے اس پر انگریزی لکھی ہوگی۔
- (۳) کیا طریقے نہیں کہ ادھرا ہر سے حروف جمع کیے اور ایک نوشتر پر ہدایا۔

فرمایے کیا رائے ہو گئی آپ کی اس پو فیسر کی بابت؟ جو منی کے تین "بے لاغ تحقیق" نے یہی تو کیا ہے۔ خیر جانے دیجیاں باتوں کو ایک پرانی کھائی نے۔ شاید آپ کی رائے بدل جائے۔

ایک راجہ تھا، اس کا نام یوڈا شر (Yudha Shra) تھا۔ اس کا ایک بیٹا تھا، جس کا نام "مندھازی" تھا۔ اس نے "یادو" قوم کے راجہ شہابندو کی بیٹی بندوتی سے بواد کیا۔ اس کے ہاتھ سے ایک بیٹا پیدا ہوا، اس کا نام "پوروکتا" ہے۔ سا گا قوم کے لوگوں نے اپنی راجہ یوڑی، زمدا اس پوروکتا کو بطور مذکور کی، اور یہ مذہب و دے کر انہوں نے اس سے درخاست کی کہ "ممنون یا" (Mauneya) ہائی قوم کو بہلا کر دے، جن کو "گندھروا" بھی کہا جاتا تھا۔ پوروکتا نے ان کی فرمائش پوری کر دی۔ جناب پوسکلر کے نزدیک یہ کھا دیلائے زمدا تک آیا۔ اڑ کے چلنے کا بیان ہے۔ یہ ہے وہ منطق چھے کہتے ہیں "مار گھننا پھوٹے آنکھا"

### گندھروا:

پوروکتا نام کا ایک راجہ ویدوں کے دس راجنوں کے بیٹھ (ندھی لوانی) میں شریک تھا، لیکن جناب پوسکلر فرماتے ہیں کہ یہ وہ نہیں ہے۔ ہو گا ایسا ہی، ہم کو فس قصہ سے بحث نہیں ہے۔ صرف یہ دیکھنا ہے کہ ایک قوم تھی جو گندھروا کہلاتی تھی۔ اور "ممنون یا" بھی۔ ایک نام کی قومیں اگر مختلف ممالک میں پائی جاتی ہیں تو اس کا امکان ہے کہ وہ اصلًا نہ ایک ہی ہوں۔ اس لیے آئیے ان ناموں پر پہلے غور کر لیں:

"گندھروا نام کی قوم کا "اوستا" میں بھی ذکر ہے اور ویدوں میں بھی صفحہ (Vedic Age ۲۲۳) رُگ وید (۷۔ ۱۲۶۔ ۱) میں بندھاری بھیڑوں کی عمدہ اون کا ذکر ہے (ص نمبر ۲۲۸) آخر وید

میں گندھاریوں کا ذکر موجود تھا، مہاوارشوں اور بھطیلوں کے ساتھ بہت دور پہنچنے والوں کی حیثیت سے ملتا ہے (س نمبر ۲۵۸) بھطیلوں کو اسی طبق تجھے۔ گندھروں کا کام اب قدھار ہے۔ گندھروں کا کہلاتے والی قوم مکونیا بھی کہلاتی تھی۔ یہ قوم، یعنی گندھروں کا کہلانے والے لوگ زمر (Zimmer) کے خیال میں وید کے زمانے میں، دریائے کامل کے جنوبی ساحل پر، اس کے دریائے سندھ سے ملنے کی جگہ اور کچھ دوسرا دریائے سندھ کے پورب تک، بنتے تھے۔ گندھروں کے کام میں ہمیں اہل میمن کے پیشے "خوشبو فروٹی" کی "سو گندھ" (خوشبو) محسوس ہوتی ہے۔

### مکون یا:

"مکون یا" کام کو ایک ہندوستانی قوم کام سے کھلی منابع ہے سالیبیت نے اپنی "تاریخ ہند" قلم مورخین ہند" میں چند ہندوستانی اقوام کا، جو غیر مالک میں آباد تھیں، ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے:

"جب ہم ان تمام اقوام کو ایک دوسرے سے متصل پاتے ہیں تو ہم کو خود اپنے بنا پخت (Bhatis) یا آنے والے ہیں، جو ایک وقت میں وادی سندھ کے پاس بنتے تھے۔ (س نمبر ۱۵) اناولی پھاڑوں اور کاٹھیاواڑ کے میروں (Mers) یعنی "پھاڑ" سے مشتق خیال کیا ہے مگر سارا جو یہ بھی کہتا ہے کہ کوہ بینا (Mena) یا "صینا" (Maina) کی ایک شاخ ہیں، جو ہند کی یوم زاد نسلوں میں سے ایک تھے۔" (س نمبر ۵۳۰)

یہ صینا بینا اور مکون یا گندھروں ایک ہوں تو اس میں کوئی احتکال نہیں ہے۔ ہم دیکھ آئے ہیں کہ مون جو دڑو میں العجید والوں جیسی کھوپڑیاں ملی ہیں سارے مکون یا اور بینا کے نسل آرپ ہونے کا امکان ہے۔

### معنوم و انوم:

سندھ کے آس پاس اور افغانستان میں ان شہادتوں کے مطابق ایک عربی قوم "اہل میمن" کی ہمہام ہم کوئی، جو پہلے مکون یا گندھروں ایک ہے، پھر صینا اور بینا کہلاتی۔ اب سندھ سے پہنچم کی طرف چلو، بلوچستان میں پہنچو، اس علاقے میں مہدیا ایک قوم بنتی تھی، جس کو اذنے صینا کی ہو رہت قرار دیا ہے، یا کم از کم ہم نسب خود بلوچستان میں بھی اس قوم مکون یا کا پہنچ جائے تو عجیب نہیں ہے۔ اکاڈمیکے باہم شاہ نارامن" نام سے ۲۶۸ قم

کی جھروں میں ایک مقام مگاں (Magan) کا ذکر ہے۔ بعض اہل علم نے اس کو طبع عقرب کے "معان" سے تلقین دی ہے۔ فرید اشارک نے تحقیک لکھا ہے کہ "سہری نام، مگاں، طبع فارس کے لیے مستعمل ہوا ہے اور یہ مسمیں سے متعلق ہو سکتا ہے"۔ (دی مدد ان گھنیں آف عربیا صفحہ ۲۰)

واقعاً طبع فارس کے شرقی یا مغربی ساحل کا نام ہے۔ مگر جھروں کے مطابق نارام من نے یہاں معنوم و انوم کے ناجان سن (غائب اون) اور ایک (غائب افریقیانی بحر) کے باشہ ریش روں اور سے جگ کی تھی اور ان دونوں کو زندہ گرفتار کیا تھا۔ ریش روں کا ذکر ارش کے نام سے عربی کہلوں میں بھی ہے نیز اس کا ذکر ایک سنگی مہر پر بھی ہے۔ اس لیے ہم ان دونوں باشہوں کے مفصل ذکر کو مہریں پڑھنے تک متوجہ رکھیں گے۔ معنوم و انوم یعنیا طبع عمان یا طبع فارس کے ایک ساحل کا نام تھا اس کا فصل ابھی مشکل ہے کہ کس ساحل کا نام تھا، لیکن ہندی کتابوں کے میانا اور ان معنوم و انوم کا اصل اور نسل ایک ہوا قطعاً قرین قیاس ہے۔

### اہل معین:

جنوبی عرب کی ایک نہادت قدیم قوم کا نام مسمیں ہے۔ ایک زمانہ میں یہ قوم پورے عرب میں پھیلی ہوئی تھی۔ عرب موئیین اور اہل انساب نے اس کا ذکر اس نام سے نہیں کیا ہے، لیکن برائش و مسمیں نام کے قصر بہت مشہور تھے ایک شاعر کہتا ہے:

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| معین الملک من بین البنیا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | اہل بحاح جر جدی غطیف                                                                                                                                                                                                      |
| و ملکنا بر ارش دون اعلیٰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | واعنم اخوتی و بنی ایتنا                                                                                                                                                                                                   |
| ”اپنے موئیٹ غطیف کی اولاد میں سے اکیلے میں ہی اس کے شاہی قصر مسمیں میں رہتا ہوں، اعلیٰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | کے قریب، بر ارش کا اس نے ہم کو ماں کھلائی اور میں اپنے بھائیوں پر احسان کرنا ہوں۔“                                                                                                                                        |
| ”مکانے میں وادیٰ نجران میں بھی کرہا لوئے نے بہت سے معینی کتبے حاصل کیے۔ ایرا تو سمجھی نس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | (النحوی ۹۶۲ قم) کے ناتھیک یہ قوم زندہ تھی ساس کے بیان کے مطابق مسمیں کا شاہنشہن قصر قرن تھا۔ ہا لوئے کو جو کہجات حاصل ہوئے ان سے معلوم ہوا کہ مسمیں تو قوم کا نام تھا، شاہی قصر کا نام قران تھا، بر ارش کا نام مقبیل تھا۔ |
| قرآن کا ذوق قرنین اسی قران کا ایک فرد ہو گا ایک کتبہ جو ہا لوئے کو ملا، اس کے کاتب کا نام تاریشور تھا، اس کے کتبہ میں شاہ شہل اور شاہ جنوب کی بائی جگ اور ”ماذی“ اور ”مصر“ کی جگ یعنی شاہ ایران، کبھی جیا عرف کہیں کہ مصر پر حملہ کا ذکر ہے، جو ۵۲۵ قم کا واقعہ ہے۔ ”معینی کہجات کی جو ترتیب دی گئی ہے اس کے مطابق اس قوم کی قدامت چودہ ہوئی صدی قبل مسیح تک پہنچتی ہے لیکن اس میں کوئی شبہ نہیں ہے کہ قدیم نہ کتبے ابھی برآمد |                                                                                                                                                                                                                           |

ہونے باتی ہیں۔” (سدن گیش آف عربیا صفحہ ۲۷)

اگر ہم نارام ن کے شاہ معلوم و انوم با دشاد مغار کو اہل مسیح میں سے ایک مان لیں تو اس قوم کی قدامت ۲۷۰۰ قم تک پہنچتی ہے۔ بالوے کو جہاں شہزاد مسیح کے معلوم ہوئے ہیں، ان میں سے ایک کام ”تسبیح کرب“ تھا یہ دین تکالہے جس کام ہم کو معلوم ہوا ہے۔ قرآن پاک نے جس قوم کا ذکر قوم تسبیح کام سے کیا ہے، غالباً وہ سبکی ہے۔ مزید برآں ”حضرموت“ کے جس پہلے با دشاد کام ہم کو معلوم ہوا ہے وہ مسیح کے با دشاد اپنی پیغمبری کا رشتہ دار تھا۔ (سدن گیش آف عربیا صفحہ ۲۶)

یہ با دشاد ۲۵۰ قم میں زندہ تھا اور سبکی مسیح کا وہ آخری فرمان روایتی، جس کام ہم جانتے ہیں۔

”اس بات کا سراغ کسی طرح سے لگایا جاسکتا ہے کہ مسیحی کتابات کے زمانہ میں متوں سے ہندوستان کے ساتھ تجارتی روابط قائم تھے اس کے متعدد قریبے ہیں، تجملہ ان کے ایک یہ ہے کہ یمنی عمالقوں میں راگوان مستعمل ہوتا تھا۔“ (سدن گیش آف عربیا)

### معویثم:

مسیح اور معون ایک ہی نام کے عربی اور عبرانی تلفظ ہیں۔ غالباً یہ ”مسیح“ (دیکھنا) کا اسم مضول (م۔ئ۔ ی۔ د۔ ن) تھا، بعد تعلیل، عربی میں مسیح اور عبری میں معون ہنا۔ معون یا گندھرو اور اصل معون یا (خدا کا مظہر نظر) ہو گا۔ معون یا مسیح نام کی قوم نہ صرف ویدوں کی سر زمین اور جنوبی عرب میں تھی، بلکہ شامی عرب میں بھی تھی۔ ظیح عقیر پاک مقام معان ہے، جس کا ذکر سفر سویل میں معون کے نام سے آیا ہے۔ سایتمل: کتاب: عدد: ۳۲: ۳۸ و یوش: ۱۳: ۱۷ امیں بیت بعل معون نام کے ایک مقام کا ذکر ہے، جسے حضرت موسیٰ نے فتح کر کے بنووں کو دیا تھا۔ یہ نام بتاتا ہے کہ پدرہ بنویں صدی قبل مسیح تک معویثم کھلانے والے، فلسطین میں بھی بنتے تھے۔ پلاکی (Pliny) نے ایک لچک بات ایسی بھی لکھی ہے جو ان کو جزیرہ کہتے کے ”مناؤان“ (Minoan) سے ہم رشتہ تاتی ہے، مگر یہ بات صرف بر سر رہے کبھی گئی ہے۔ (سدن گیش آف عربیا)

### معویثم کا جدوار:

حضرت یوشع نے جن با دشادوں سے جگ کی تھی، ان میں سے ایک شاہ جدوار بھی تھا۔ (یوش: ۱۳: ۱۲) ”جدوار“ ایک بھتی کام ہے جہاں کے لئے والے مسویثم تھے۔ بنو مسیح کے ذکر میں سفر ایام کا موکف لکھتا ہے:

”اور یہ لوگ اپنی بھیڑوں کے لیے چارہ کی تلاش کے لیے جدوجہد کے پریب  
تک گئے سا و را یک اچھا چہب دار مغرب ارپایا اور وہ زمین کشاوہ دست، آرام دہ اور راحت بخش تھی، کیونکہ سدا سے  
دہاں کے باشندے بخواہ تھے اور یہ لوگ، جن کے نام لکھنے گئے بادشاہ یہودی قیاد کے زمانہ میں یہاں آئے اور  
ان کے خیموں اور ان کے معنوں پر ٹوٹ پڑے، جو دہاں پائے گئے اور آج تک کے لیے ان کا بیداری اور ان کے  
بجائے خود بس گئے، کیوں کہ دہاں ان کی بھیڑوں کے لیے چارہ تھا۔“ (لام: ۳۹: ۲۳۹)

### موئن جودڑو:

بختی اور قوم کے نام مہلا کر بولو۔ میون جودڑو کا نام ہمارے ہوئے جودڑو کا سا ہو جانا ہے جز قیاد میاد شاہ  
یہود کا ذکر کر کے اس عبارت کو پڑھو، پھر موئن جودڑو کے آثار سے پوچھو تو نبناں حال سے جواب دیں گے کہ

صورت میں عالی پرس

پھر کہلی سائیں گے کہ:

|                           |                             |
|---------------------------|-----------------------------|
| پکے آمد و خیمه هار ابسخت  | پکے رفت جائی و گر خیمه درخت |
| بریں خیمه نو تارد گر      | قیامت بر انگیخت بارد گر     |
| قیبا لدبیا کہ غارت گر است | حدر ز آدمی زادہ آدم دراست   |

موئن جودڑو کے نام کو بہتوں نے میون جودڑو لکھا ہے۔ اس نام کی مختلف تشرییعی کی گئی  
ہیں۔ ہر تشریع میں دڑو کے معنی میلانا گیا ہے اور جو کو حرف اضافت۔ لفظ ”موئن“ میں بحث ہے میا کثر نے اس کا  
ترجمہ ”مر دوں“ کیا ہے۔ لیکن اسے ”پینا“، صینا اور مینیا (Mauneya) کی بدی ہوئی صورت کیوں نہ سمجھا  
جائے، بالخصوص جب کہ میون جودڑو میں وادی نطف کے معنوں، العبد کے قدما اور چلتے پھرتے عربوں کی ہی  
کھوپڑیاں ملی ہیں، تو پھر کیوں نہ ان کو میون یا گندھرو ای بختی اور میون یا کوئی عرب قوم کہا جائے؟ ہو سکتا ہے کہ  
بختی کا معنی نام میون جدری زبانوں پر میون جودڑو ہو گیا ہو۔ میون جودڑو اگر میون یا کا شہر ہے تو مفن (HR) کا  
نام گوئی ہے جو پوکتا کوچھ ہالا یا تھا۔

بیت اعلیٰ میون، معنوں کا جدوں، فاران کا معان، چیز کا مر معون، میون کے معین، ظیع فارس کے معنوں  
وانہم، وادی سندھ کے صینا، قدیم ہندو شریچر کے میون یا گندھرو، اگرچہ بہت دور واقع ہیں لیکن یہ بات یاد رکھیے  
کہ اہل میں ایک تجارت پیش لوگ تھے، ان کی متھیاں دور و واقع تھیں، ان کے تجارتی راستوں میں چاہیاں کی  
چھاؤنیاں تھیں، اس لیے بعد مسافت کی وجہ سے میون کی کیمائی سے چشم پاشی نہیں کی جاسکتی۔

## ہندو عرب کے یون:

عرب اور ہند کے تعلقات بیہمی کی حقیقت جانتے کے لیے ایسا بھی کر سکتے ہیں کہ دونوں ملکوں میں ہمہ ملوک کو تلاش کریں۔ قوموں کی ہمنامی گشیدہ، بھولی بسری نارخ کا جاگر کر سکتی ہے۔ حضرت ڈر قل، جو کر ۵۷۵/۵۹۵ ق.م میں نبوت کرتے تھے، فتحیوں کے شہر صور کو چاٹپ کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

”یون، تو مل اور مسک، تیرے بنا رہوں میں انسانی جانیں اور بیتل کے پرتن لائے تھے۔ (۱۳:۲۷)

وہاں، یون اور اوزال آتے تھے اور آب دار فولا دار تھے اور تجھ پات تیرے بنا رکو دیتے تھے (۱۹:۲۷) وہاں تیرے سو گاڑتے، سواری کے چار چارے تیرے ہاتھ بیچتے تھے۔ (۲۰-۲۷) عرب اور قیدار کے سب امیر تیرے ساتھ تجارتی رابطہ کھتے تھے“ (۲۱:۲۷)

”قیدار“ حضرت رسول ﷺ کے ایک مورث کا نام تھا۔ مسک ایک قوم کا نام ہے، جسے ہنولہ فٹ میں شمار کیا گیا ہے، لیکن حضرت داؤدؑ کے زمانہ میں یہ قوم طیح عقبہ کے کنارے میون (معان) میں قیدار کے ساتھ بھتی تھی۔ سمیئل ۱۱:۲۳ اور ۱۲:۲۵ کے مطابق حضرت داؤدؑ کے ہندوؤں یہاں قیام پر ہتھ، زمانہ قیام میں خدا سے عرض کی:

(۱) اُسے خداوند مجھے جھوٹے ہوئوں اور دغلابا زینماںوں سے نجات دے۔

(۲) مجھ پر داویا کر میں مسک میں سکونت کرنا اور قیدار کے خیموں میں بستا ہوں۔

(۳) میں تو صلح جھوں، لیکن جہبات کرنا ہوں تو وہ لونے پر چل جاتے ہیں۔ (۷)

(زور ۱۴۰)

یہ قیام دراصل اہل صحیح کا ایک شہر اور ان کا تجارتی پڑا و تھا، لیکن ۴۰۰۰ اق.م میں ان کے اس پڑا پر قیدار اور مسک نے قبضہ جمالیا تھا تو مل بھی مسک کی طرح بیاناف کے ایک گروہ کا نام ہے ساس کی بھی ایک شاخ عرب میں بھتی تھی۔ جوش اور جالہ دو یعنی خلاف تھے جہاں کے باشندوں نے میاہ میں اسلام قبول کیا جائے، جو کر تو مل کے نام کا بدلا ہوا تھا۔ مک سے ۸ یوم کی سافت پر پیشہ اور طائف کے درمیان واقع تھا۔ تو مل کے نام نے عربوں کو تو مل نام دیا، جو مالے کا مراد ہے۔ تو مل ہندوستان سے عرب جاتے تھے وہاں، مدینہ کے قریب الواب کے پاس مک کی راہ میں واقع ہے، یہ بھی ایک قبیلہ کا نام تھا۔ اوزال بھی کے منشاء کا قدیم نام ہے۔ یون کھلانے والے تجارتی صنعت سے مال تجارت لے کر جالہ آتے، پھر یہاں سے تو مل کے ساتھ وہاں پہنچتے، پھر معان میں پہنچ کر مسک کو ساتھ لے کر اور شاہ کی طرف جاتے تھے، پھر صور ہوتے ہوئے یوناں پہنچتے تھے۔ یوناں کو

ان ہی یون نے اپنا نام دیا۔ یون کو تو رات میں مادی بن یافہ کا بھائی بتایا گیا ہے۔ دنیا باب ۱۲ ایں یہ بیان کا نام ہے۔ اصفہان کے پاس یوان ایک گاؤں تھا جہاں محمد بن حسن بن عبد اللہ بن مصعب بن کیمان الحنفی، الحنفی ۳۲۲ ہفتے تھے۔ (اقوت)

ایک قوم اس نام کی ہند میں بھی تھی، جس کی بابت جناب پوسٹلر فرماتے ہیں:

”اس بات پر جدت قائم کی جائی ہے کہ روایتی تاریخ میں جن راجح گرانوں کا ذکر ہے ان میں سے کسی ایک آن آریا خانوادے تھے.... اس زمانہ (یعنی ۷ تیا) میں سان آریا لوگوں کے موجود ہونے کا آسانی سے پڑنے لگا یا جاسکتا ہے، کیونکہ منیقی سلطان (ولاد) کے علاوہ جنہوں نے سارے ہند میں حکومتیں قائم کیں روایتی تاریخ میں راکش، اسر، دہم، ڈانور، گامنگا، دیسی، واس، ساکون، یون، کموجیا وغیرہ کا بھی ذکر ملتا ہے..... ساکا، یونا کموجیلاروا اور پہلوا وغیرہ بیرونی قبائل تھے، مغرب سے آئے ہوئے، مگر وہ بظاہر چھتریوں میں مدغم ہو گئے۔ (دینک انج، ص ۳۱۲-۳۱۳)

ہندوستان کی کسی قوم کو بیرونی کہنا بھل خیالی بات ہے سایک زمانے میں آریا لوگ بھی بدیشی تھے۔ ان سے پہلے ڈراویڈ (دراؤں) لوگ تھے، وہ بھی بدیشی تھے۔ ہندوستان کی ہر قوم کبھی نہ کبھی باہر سے آئی۔ جب تک فن زراعت ایجاد نہ ہوا تھا، دنیا کی ہر قوم جہاں گستاخ تھی۔ فن زراعت کے راجح ہونے کے بعد مستقل آبادیاں قائم ہوئیں۔ زراعت ایک زمانہ میں دنیا کو کنارے یا اندریتی نالاں کو کے پاس ہی ملکن تھی۔ چاہئی کافن وجود میں آنے تک قومیں اس دلیں سے اس دلیں کا سفر کرتی رہتی تھیں۔ ان سفروں نے بعض کا پیشہ ہی تجارت ہا دیا۔ یون اور میمن تجارت پیش لوگ تھے۔ ہندوستان کے یون یہاں سے یہاں کی چیزیں مثلاً فولاد، تیج، تجپات اور مسالے لے کر براہ مسند ریا ہیا ہیلو چستان، بحرین، عمان، حضرموت، اوزال، چال، ودان، معان ہوتے ہوئے فلسطین، پھر صون، پھر یون تک جایا کرتے تھے۔ اس قوم کا زیادہ سماں تھا عربی کی ہم نسل نبائیں یوں نے والوں سے تھا، اس لیے اس کی زبان عربی رہی تو کچھ عجب نہیں ہے۔

### اُسر یا اشور:

جناب پوسٹلر نے جن دس قوموں کے نام گنائے ہیں ان میں سے ایک نایک کو کسی نہ کسی سندھی کلچر کا آفریدہ گار تھا ہے، ان میں سے ایک کا نام اُسر ہے۔ اسرا یک عجیب لفظ ہے۔ انسانی گروہوں کو کبھی اسرا کہا جاتا تھا اور عالم بالا کی ارواح کو بھی۔ ابھی پوروکتا کا ذکر کیا جا چکا ہے، جس کے دادا کا نام ”یون اُسر“

(Yuvanasura) تھا۔ یہ نام ”یون“ اور ”اسر“ کا مجموعہ ہے۔ یون وہی یون ہے۔ یون کو بھی اسر کہا جاتا تھا۔ انہوں کو جب اسر کہا گیا تو ہیشان کو آریوں اور ان کے دیوتاؤں کے دشمن بتایا گیا ہے، لیکن عالم بہلا کی لاپشنر ہستیاں جب ان سے موسم ہوتی ہیں تو قدمیم تر ”ویدی“ عبارتوں میں مقدس دیوتاؤں ہیں۔ بعد کی عبارتوں میں اکثر ویشن وہ شیاطین و ایساں ہیں: ”بھندار کر کی یہ تجویز ہے کہ جن بھنوں میں دیوتاؤں کو یہ لقب دیا گیا ہے، وہ اسر لوگوں کی چائیں ہیں، بھنوں نے آریائی ملت قبول کر لی تھی۔“ خالق عبارتیں آریا رشیوں کی تصنیف ہیں، جو اسروں سے چلتے تھے۔ رُگ و دیدی زمانہ کے بعد آریوں اور اسروں میں دشمنی پڑھنی۔..... بزرگی شاستری کی تجویز ہے کہ اسر لوگ اسر اکو منے والے مہاجرین اسی ریاستھے، جو آریوں سے پہلے ہندوستان آئے تھے، اور سنہی کلچر کے آفریقہ گاریبی تھے۔“ (ویک ایچ) بزرگی کے مؤلف نے لکھا ہے کہ اشور کے اولین فرمان روکا نام نین (Ninus) تھا۔ اس کی ملکہ کا نام تھا ”سیرامیس (Somer-Amis)“ اس نے تین ملین (تیس لاکھ) فوج لے کر ہند پر چڑھائی کی تھی، مگر ذیل ہوا اور بھکست کھا کر لغا۔ سبی بات یہاں مورخین کے حوالہ سے صاحب ”خطوف الرہب“ ”خطوف الرہب“ نے بھی نقل کی ہے۔ اپنی موجودہ صورت میں یہ کہانی غلط ہے۔ مگر بھن بے بنیاد بھی نہیں۔ نین نام کا کوئی بادشاہ اشور میں نہیں گزارا، ایک اشوری بادشاہ تھا، سلما نرسا اول، اس کا زمانہ ”انسانکلوپیڈیا بریٹیشیکا“، طبع یازدہم نے ۱۲۹۰/۱۳۱۰ق م قرار دیا ہے اور لکھا ہے کہ اس بادشاہ کی ایک حیر کے مطابق اس کے زمانہ سے ۵۸۰ پہلے ”مل کالبی“ کا بیان ”بھنی بد“ اور اس سے ۵۶۰ پہلے ”ایری سوم“ کا، ان اعظم، اشور کا گورنر تھا۔

”بھنی بد“ کا زمانہ ۱۸۹۰ق م یا ۱۸۷۰ق م فرض کیا جاسکتا ہے۔ اس کا نام ہم کو ایری ایلی و ایلیوں کا ”وقش“ کا بیان پیدا ہے۔ کہانی یہ ہے کہ جمشید نے ایران پر قبضہ کر کے ۳۲۰ برس حکومت کی، پھر اس سے شماکنازی نے حکومت پھیلنے اور ۴۰۰ برس حکومت کرنا رہا، پھر ایک شخص کالبی نے شماک کو مار دالا اور فریزوں کو تخت حکومت دلا دیا۔ مل کالبی، جو کہ گورنر اشور کا تھا، اس کہانی کا ہیر وہ سکتا ہے۔ اگر ایسا ہو تو فریزوں کا زمانہ ۱۹۰۰ق م، شماک کا زمانہ ۲۰۰۰ق م اور جمشیدی زمانہ یعنی ایران میں آریوں کے دور و کا زمانہ ۲۲۰۰ق م قرار دیا جاسکتا ہے ساری سوی کے نام کا تحریر ہے ”سیرا نام آریے“، اشور کے جس قدمیم فرمان روکا نام ہم کو معلوم ہے، وہ سبی ہے اور سبی وہ قدمیم ترین آریا بھی تھے، جن کے نارنگی و جو دیکی شہادت ہم کو ملتی ہے اس کا زمانہ ۲۰۲۹ق م قرار دیا جاسکتا ہے۔ اس زمانے سے پہلے ہم کا شور کا نام نہیں ملتا، لیکن ممکن ہے کہ اس زمانے میں کچھ باشندگان اشوں ہند میں آئے ہوں، مگر سنہی یادگاریں اس زمانے سے قدیم ہیں۔

اس اشوری بادشاہ کا نام تھا ”اشوری ملٹی سو“، اس کا ترجمہ ہے ”اشور آفہ اپنے لوگوں کا۔“ اس کا پہلا سال ”انسانکلوپیڈیا برٹائیکا“ طبع یا ز وہم کے مضمون نگارنے ۱۹۵۰ء تک قرار دیا ہے اس سے پہلے اشور اپنے لوگوں کا آپ آفہ تھا، بلکہ ایری سم کے لوگوں کا ماخت تھا۔ اس کے پہلے حصہ ذیل نام شاہان اشور کے اور بھی دکھائے ہیں:

۱۔ ذولیلو: اسے بانی حکومت اشور قرار دیا ہے اس کا یہاں سے جنوبی عرب کا ایک ٹھنچہ ظاہر کیا ہے۔

۲۔ ..... نام نامعلوم

۳۔ اشوراربی: یعنی ایک اور پھٹی ہوتی انسانکلوپیڈیا میں، جس کا سال طباعت معلوم نہیں، اشوراربی (عربی) مکتوب ہے۔

۴۔ چھاتا م اور

اگر ہم فی پشت ۲۰ برس فرض کریں تو اشور عربی کا زمانہ ۱۵۷۰/۱۵۶۰ تک قرار دے سکتے ہیں اور ذولیلو کا زمانہ ۱۶۱۰/۱۶۲۰ تک قرار دے سکتے ہیں۔ معلوم ہوتا ہے ۲۱۰۰ تک میں ایک آریہ خاندان نے اشور پر قبضہ بھالیا، اشوریوں کی تالیف قلوب کے لیے اشور کے مورث دیوتا کو اپنے خداوں میں داخل کر لیا، پھر، اور اشوری دیوتاؤں کو اس نام سے موسوم کرنے لگے۔ ۱۶۵۰ تک میں ایک عربی خاندان نے، جس کا نام رسمی ذولیلو تھا، اشور میں ایک ریاست قائم کی۔ ۱۶۰۰ تک میں یہ ریاست خود بخاتم ہوتی، یعنی ۱۶۷۰ تک چو طرف سے آریوں کے درمیان دبی رہی۔ شمال میں مثالی آریا، مغرب میں ہنی آریا، جنوب میں کسی آریا، شرق میں جشیدی آریا۔ ۱۷۰ تک دو آبہ خابور و فرات سے حیوں کو بھگایا۔ ۱۷۰ تک میں جنوبی عراق سے کیوں کھلا کا، اس کے بعد کی تاریخ بہت واضح ہے۔ ۱۷۰۰ تک میں ایوانوں نے باطل کے کھلانوں کو سازش میں لے کر اشور کا خاتمه کر دیا۔ ۱۵۳۸ تک میں کھلانوں کا بیرون سے غداری کا انعام یہ دیا کہ ان کو بھی چالہا زیں اور سازشوں کے زور سے فنا کر دیا، اور ظہور اسلام کے زمانہ تک کے لیے اس قوم کو ناقابل ذکر، یقیناً میرزا و روحي قوم ہا کے رکھ دیا۔ جو قوم ۱۵ تک سے پہلے تبدیل و تہمن کو ترقی دے رہی تھی، اشور میں بننے والے اشوریوں کی باہت یہ تصور بھی نہیں کیا جا سکتا کہ انہوں نے بھی ہند پر چڑھائی کی ہو گی، پھر بھی یہاں تک قصر بے نیا نہیں ہے۔

اگر چہار تاریخ عالم میں وہی اشور مشہور ہیں جس کا ذکر قرآن میں قوم یوس کے نام سے آیا ہے، اور جن کا شاہ نشین شہر نیوی تھا۔ یعنی اشور صرف وہی نہ تھے اشور عربی کا نام بتاتا ہے کہ جن لوگوں نے دیار نیوی میں ہجت کر اشوری راجح قائم کیا وہ دراصل ایک عرب خاندان تھا۔ ذولیلو کا نام ان کو جنوبی عرب کے مهاجرین ہاٹ کتا ہے۔ میں کے ذکر میں ”تاریخ اشوریا را شور“ کا ذکر کیا گیا ہے اس سے ظاہر ہے کہ ایک اشور بھی جنوبی عرب

میں تھی۔ ”یقہان بن فطورة“ کے ایک پوتے کا تو راتی نام اسوم بن ودان ہے۔ (ابن حمیل: کتاب سعوین: ۳:۲۵) ان کی ایک قرابت مدنوقم کا نام ”سباہن وھان“ ہے۔ طبعی عمان کے سواحل کوہروں کے بیان کے مطابق ”عمان بن سباہن وھان“ کا وطن ہونے کی وجہ سے یہ نام دیا گیا۔ (یاقوت) لیں اس کو اس اشور میں نہیں ملا جس کا باڈشاہ ”اشور نرپال“ تھا۔ ”فریڈ استارک“ نے اپنے سفر میں وحیری کتبے نقش کیے ہیں جو مسجد حبیب کے اندر ایک چٹان پر انہوں نے دیکھے وہ ان کتبوں کو پڑھنے سے، گھر لئی کر لیا۔ وہ کتبے حسب ذیل ہیں:

## ۱۰۵۶ حکایت

صدق بن عد

۱۰۴۸ حکایت

خر ہمود نبی سنن خس

وہرے کتبے کا زبر، خس کے چاند (دیبا) کا لی خرمہوب ساس سے معلوم ہوا کہ جنوبی و عرب میں خس کا ایک مقام یا قبیلہ تھا۔ عربی اسمائے قبائل کی اصل مورث قبیلہ کا نام ”ہوتی“ ہے۔ عرب اشور کے مورث خس کا قصر بیان میں جا کر کچھ سے کچھ ہو گیا۔ شیر عیسیٰ نہ صرف یہ کہ اشور کی کوئی ملک نہ تھی، بلکہ یہ لفظ تک اشوری تھیں ہے ماباں نام کو یوں سمجھتے:

|        |     |     |                       |
|--------|-----|-----|-----------------------|
| SEMIR  | ۱۶۶ | فہر | محافظ                 |
| A.M.-۲ | ۹۰  | ع   | قوم اپنی قوم کا پاسان |
| IS-۳   | ۴   | س   | اپنی س                |

جنوبی عرب میں کئی شرگز رے ہیں، جن کی واسitanوں کو شخص واحد کی واسitanیں بتا دیا گیا ہے ماباک شرکی بایت ایک شاعر کہتا ہے:

اپها السائل الحوادث جهلا هل سالت الزهاد عن شهر عش  
ملک الحد الجال فدللت و اطاعد حين يمسى و يمشى  
فکاد بالصين من تهمه حسي ترك الهند بين نهش ولہش  
(اے وہ جو ان چان بن کر حوادث پوچھتا ہے، کیا تو زمانے مجرے شر عش کو پوچھتا ہے ماباک  
باڈشاہ تھا، جس نے پہاڑوں کو رومنا، وہ اس کے مطیع ہوئے، جہاں اس نے شام آنراہی یا چلا تھامہ سے جیں کے  
لیے فوج لے کر چلا اور ہند کا س نے خلفشاہ میں چھوڑا) ”رگو یہ“ میں ایک شیر اکاذ کہے جس سے راجہ و واس  
نے جگ کی تھی اور اسے نکست دی تھی۔ یہ ہی راجوں کی جگ سے پہلے کا ذکر ہے وہ یوں کے مطابق وہ اس

نے اسے لے کر نکست دی تھی، لیکن عربی روایت یہ ہے کہ ہند کا راجہ، بظاہر مطلع ہو گیا تھا۔ پھر راہبر بن کراس کے ساتھ چین کو چلا، پھر ایک بے آب و گیاہ میدان میں فوج کو لے جا کر چھوڑ دیا اور شری کی فوج، پانی نہ ملنے سے پیاسوں مر گئی۔

**کاولفیر حسین کا ودیٰ ترک الحجش میں قصر و عطش**  
ہم کواس سے بحث نہیں کر یوں اپنی افسانہ ہے کہ یادویک کہلی چی ہے۔ بہر حال ہند پر شر عیسیٰ کے حملے کی کہلی میں صداقت ضرور ہے ساں شر عیسیٰ کو جوپی "لی اس" کے "اشورم" میں سے ایک سمجھا جا سکتا ہے۔ جوپی عرب کے اشورم مکن ہے ہندوستانی اسرائی ہوں۔ یہ بات شاید ہم یہ معلوم کر سکیں کہ ہندوستان سے عرب میں اسرجا کر اشورم یا اشور بے یا عرب سے اشور ہند میں آ کر اسرابے، لیکن ونوں کے ہم جنس ہونے میں شبکی گناہ کم ہے۔ جناب ای۔ بی۔ ہاول کے نزدیک بھی ویدوں کے اسر اور نارنج کے شورو و نوں ایک ہیں۔ لیکن ان کے خیال میں ہندوستان میں اسر نہیں آئے بلکہ اسروں اور دیوتاؤں کی کہلی آئی وہ کہتے ہیں، ماذ کے یہاں کے مطابق:

"اس بات کا ذکر چیزی سے خالی نہ ہوگا کہ ہندو واقعہ نگاروں نے اپنے عرب دشمنوں کا ذکر کرای اخت اسر اسے کیا ہے، جس سے وہ عراق میں اپنے دشمنوں کا مزدکرتے تھے اس طرح انہوں نے عربوں کو ان کے سامی اسلاف، اسریوں سے ظیہی دی۔" (اوی ہسٹری آف آرین رویل ان المڈیا۔ ص نمبر ۲۴۳) محمد بن قاسم اور ان کے راستی، ماذ کی کتاب "بیتلواف راجستان" کے مطابق، معاصر ہندوؤں کی نظر میں "اسورا" تھے۔ یہاں عربوں کو گالی کے طور پر نہیں دیا گیا تھا، بلکہ ہندو جانتے تھے کہ آریوں نے جن اسروں سے ہندوستان کو چین کاٹھیں بیہاں سے نیست وہاں پر کر دیا تھا، وہ عرب تھے اور محمد بن قاسم کی فوجوں کا سندھ میں وہ دان کی نظر میں ویدک نمانے کے اسروں کی جدوجہد تھی، اگرچہ عربوں کو اس حقیقت کا علم نہ تھا، مگر واقعہ بھی تھا۔ ویدوں کے اندر جس دیلا کو خصوصیت کے ساتھ اسرا کہا گیا وہ وہاں ہے۔ وہاں ان چار دیوتاؤں میں سے ایک ہے، جن کا ذکر "ستاوین لوغا زکوئی" میں ہے۔ چودھویں صدی قبل مسیح کے تھی۔ منانی آریا نانتے تھے وہ حسب ذیل ہیں:

(۱) الیوان دارا خاوند امیرا

(۲) ایلانی می اس تر اسکل خدا و مدان خاندان متراء

(۳) ایلانی ناسانے اسکل خدا و مدان خاندان اسا نکاس

(۴) ایلانی و نا اسکل خدا و مدان خاندان دننا

یہاں ظاہر کرتے ہیں کہ ان دارا تو چو چویں صدی قبل مسیح میں خود ایک الیون چاگ مر متراء، ناسانی اور دننا درا مصل خانوادے تھے، لیکن ویدک رشیوں نے ان کو خدا ای ٹھا کر دی۔ وہاں جس کے نام کی قدیم صورت اور وہاں ہے، ایک

عرب خامدان کام ہے۔ ۲۰ قم میں ایک ”سود عرب“ ایلوما الیوم لوگل شہکو“ نے بزمانہ بحوالہ ایک نئی حکومت طیج فارس اور فرات کے پھجم قائم کی، جاحد میں ”شارانی پالی شہکو“ کہلانی ساس کو حکومت پر پھج عرصہ بعد ایک توکی مان نے قبضہ کر لیا، پھر ۲۰۰۷ قم میں کسی آریوں نے قبضہ کر لیا تھا، اس با دشہ ”ایلوما الیوم لوگل شہکو“ نے جس مقام کو اپنا پایہ تخت بنالا اس کام رکھا تھا وہ ریاضی یا خداوند کی بحثی ساپنے خدائے واحد کے لیے جو معبد بنایا تھا اس کام رکھا تھا

ای گل کا اوروا گھر بڑا زین ونا کا  
”اوروا“ یا ”ونا“ اس قوم یا خامدان کام تھا جس کا یہ شخص فرد تھا۔ جب آریوں نے ان دونوں  
جب بیا شورو بابل وغیرہ سائی علاقوں پر حکمران تھے، یہاں اورنا استل کا پنے خداوں میں شامل کر لیا۔ آگے جل  
کریے ”ایلانی اورنا استل“ حرف ”اوروا“ اور ”ونا“ ہو کے رہ گیا اور ویدی رشیوں کا ایک دینا بن گیا، جس سے  
درخاست کی جاتی تھی:

اسورا ایک عامل با دشہ کی طرح ہم پر مہربانی فرمائی۔۔۔ اس اسر ہم کو  
اپنے ان اطراف سے بلا کرنے کیجیے جن سے آپ گناہ گاروں کو بلا ک فرماتے ہیں  
(”وید ک تج“ بمحوالہ ”گردید“)

ویدوں میں جن دیباوں کو اسرا رکھا گیا ہے وہ دراصل اشور و عراق سے آئے ہوئے آریوں کے دیبا  
ہیں جن کو آریوں نے اشوریوں اور عراقوں سے مستعار لیا تھا اور اسر کہلانے والی جن قوموں کا ذکر ملتا ہے وہ  
ہندوستانی اشورم تھے جو آریوں کے دور سے پہلے یہاں آئے تھے۔ سندھی تمدن کی تکنیکیں کا شرف بریجی نے جن  
اسروں کو دیا ہے اُنہیں مہاجرین اشور کے بجائے جنوبی عرب کے ہم نسب لوگ خیال کر جائیے۔

### قرات و ذل:

جن لوگوں نے سندھی مہروں کو پڑھنے کی کوشش کی ان میں ایک صاحب ہیں ایں ملے وہل نھیں نے  
سندھی مہر نویسوں کو مادت قرار دیا ہے۔ مادت پر ہم بعد میں روشنی دالتیں گے پہلے ان کی قرأت کے دو نمونے پیش کرتے  
ہیں ایک مہر پر یک سنگھے بیل کی تصویر ہے اس کے سامنے ۴ ایسا طرف ہے اس پر ۶ ۷ ۸ ۹ بکتوپ ہے  
عموامہروں پر یک سنگھے بیل کو ایک لفظ قرار دے کر سے ۱۰ پڑھا ہے۔ اس مہر پر بیل کی قرأت چھوڑ دی ہے۔ ۱۱ کے  
تمن اجزاء ۱۲ ۱۳ ۱۴ ۱۵ ۱۶ ۱۷ ۱۸ ۱۹ ۲۰ کو مختلف مہروں پر مختلف نظریں دے کر مختلف لفظ پڑھے ہیں۔ چنانچہ اس مہر کو یوں پڑھ لے:

|   |   |   |              |
|---|---|---|--------------|
| ۱ | ء | ♦ | Sab, Sag, Sa |
| ۲ | ٿ | 卜 | tar, Kud,    |
| ۳ | ڻ | ڦ | matu         |
| ۴ | ڻ | ڻ | gin          |
| ۵ |   | ڻ | den - as     |

سچار ما تو گن (تم) این اس (ساوتھی مرگی صد میں جلاجیے)

ایک ہر پر یک سنگھے بدل کی تصور ہے۔ (مارٹل نمبر ۹۳) اس پر مکتب ہے ۷۴۷۷ عام ہر  
وں پر بدل کے آگے ۷۴۷۷ ایسا طرف ہے۔ اس ہر پر اس کے بجائے ۷۴۷۷ مکتب ہے۔ اس کے پیچے ۷۴۷۷  
مکتب ہے۔ اس کو یوں پڑھا ہے:

|   |   |                              |
|---|---|------------------------------|
| غ | ڻ | gut                          |
| ڦ | ڻ | dama                         |
| ڻ | ڻ | gu                  gut dama |
| ڦ | ڻ | ti                  guti mar |
| ڦ | ڻ | mar                  Dax gut |
| ڦ | ڻ | dax                          |
| ڻ | ڻ | gut                          |

ہر قش کے اور بھی تین تین چار چار تلفظ تھائے ہیں لیکن منقول تلفظ کو ترجیح دی ہے۔ وجہ ترجیح تھائے  
بخار اس طرح انہوں نے چند ہر ووں پر دیک رشیوں اور سویری حام کے نام تصنیف کیے ہیں۔ ان کی قراتاں  
مقبول ہوئی، اس لیے تحرید پر وقت صرف کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔ جس قش کو ”واما“ بتایا ہے اس کی نظری کی  
طرف اشارہ کر دینا کافی ہے۔ سندھی ہر ووں کو جس قوم نے منقوش کیا ہے اس کے رسم الخاک اس کی زبان کو  
پس پشت ڈال کر کسی بھی زبان میں پڑھنا چاہیں اسی طرح کی قراتیں کہا پڑیں گی۔

#### ماروت:

وڈل نے اپنی قرات کی تحرید میں لکھا ہے کہ ”وڈلوں میں سندھو کرام سے انہیں کا ذکر مارتوں (اموریوں)  
کے مکن کی حیثیت سے بار بار آتا ہے۔ اور ان کو سندھو کے محافظ تھا ہے۔ وڈل کے نزدیک بھی

ماروت سندھی کلگر کے جنم دانا قرار دئے جاسکتے ہیں۔ لیکن ان کا موریوں سے تطہیل دینے کے باوجود ان کو آریا قرار دیا ہے۔

ہم کو اس سے بحث نہیں کروں گے موریوں کویا مادوت کو کس بناء پر آریا قرار دیا۔ خور طلب امر یہ ہے کہ جناب پوسلکرنے "وید ک اتع" میں ان اقوام کے امام گناہے ہوئے جن میں سے ایک نایک کو کسی نہ کسی سندھی کلگر کی تصنیف کا شرف دیا ہے، مادوت کے ذکر کو جس مجھ سے چھوڑ دیا ہے وہ کیا ہو سکتی ہے؟ ماروت ایک ایسا نام ہے جو تین مقدس کتابوں میں آیا ہے۔ غالباً یونہجہ ترک وہی ہے جس کی بناء پر سویں میریوں کے ذکر کے باوجود سامیوں کے ذکر سے احرار کیا گیا ہے۔ بابل کے امداد ہے کہ "مادوت کے بنے والی بھلائی کو حستی ہے کیونکہ یو ٹھم کے پچانک پر ہماں نازل ہوتی۔ (کتاب میکد ۱۱) قرآن پاک میں ہے کہ جب ان (یہودیوں) کے پاس تصدیق کے لیے جو جوان کے پاس ہے اللہ کے پاس سے ایک رسول (محمد بن عبد اللہ) آیا تو جن کا لکتاب (یعنی بابل) دی گئی ہے ان کے ایک فریان نے اللہ کی کتاب کو تو اپنی پشتلوں کے پیچھے پھینک دیا ایسے جیسے کہ جانتے ہی نہیں اور اس چیز کے پیچھے ہو لیے ہے (ملوک ۱۱۔ ۱۲۳۲ میں) شیاطین حکومت سليمان کے خلاف پڑھتے ہیں، حالانکہ سليمان سے کفر سرزنشیں ہوا تھا، البتہ یہ شیاطین خود کافر ہیں، لوگوں کو جاؤ اور وہ چیز سکھاتے ہیں جو بابل میں دو فرشتوں، ماروت اور ماروت پر اتنا را گیا تھا۔ (قرہع ۱۲) ان مقدس کتابوں کے خلاصہ ماروت کا ذکر وید مقدس میں بار بار آیا ہے۔ بابل کے امداد ماروت ایک چترافی نام ہے۔ قرآن میں ماروت اور ماروت و شخصوں کے لقب ہیں۔ یہ داش او رامیر جیسے اسم نہیں ہیں بلکہ میر میرزا جیسے عرف ہیں۔ اپنے ماننے والوں کی نظر میں یہ دونوں جسم فرشتے تھے اور جو علم دیتے تھے وہ ان کے معتقدین کے خیال میں منزل من اللہ تعالیٰ خدا نے طراً عرف عام کے مطابق ان کا ذکر "دو فرشتوں" کے لقب اور ان کے "علم" کا ذکر (نازل) کے لقب سے کیا ہے۔ ورنہ وہ ایسی بات سکھاتے تھے جس کے عینہ سکھانے کو خدا نے کفر و بے دینی کا ثبوت قرار دیا ہے۔ ایک یہودی جب ان سے ان کا پیش کیجئے جانا تو وہ صاف کہ دیتے تھے کہ تم تو قدر ہیں، سو کافر نہ ہو جانا، وہ دیوں کے ماروت بھی قرآنی ماروت کی طرح اپنے ماننے والوں کی نظر میں فرشتے یا ہندو تصور کے مطابق دیتا تھے۔

ماروت دراصل ایک قوی نام ہے۔ پرانے زمانے میں "لوگ خیال کرتے تھے کہ ہمارے گمراہ بک قائم رہیں گے اور ہمارے مسکن پشت در پشت، اس لیے وہ اپنے نام اپنی تیجوں پر رکھتے تھے۔" (زیور ۲۹۔ ۱۱) اس دستور کے مطابق ایک نانے میں اس سرزین کا جس میں یو ٹھم واقع ہے، ماروت نام تھا اس طرح مادوت بھی ایک قوی نام تھا۔ پھر چترافیائی نام بن گیا۔ "مادوت.... واسطہ کے نیچے ایک گاؤں کا نام ہے جس کی طرف ابواب قاباً ہاروئی منسوب ہیں۔" (مujmal al beldan)۔ قرآنی ماروت و ماروت ان ناموں والی قوم کا فراد تھے اور وہ

فرشتے کھلاتے تھے۔ ویدوں کے ہاروت دراصل اس زمانے کے چند رہمن تھے جنہوں نے خود کو آریوں سے  
مجسم دیونا منوالا یا تھا۔ چنانچہ ”برہمیوں نے گیت گا گا کرامدرا کو ابھارا کروہ آہی“ کو قتل کر دے (رگ ۲۵۔ ۳)۔ اندرا ان برہمیوں کی بات نہیں ہال سکتا تھا۔ کہنے کرامدرا کو ”ماروت ونت“ (ماروت کا آٹا) کہا جانا تھا عملایہ  
ماروت اندرا کے حکم تھے۔ جب گیت گا کرامدرا آمادہ کرتے تھے تو وہ حق ماقع کی پرواکیے بغیر آریا کوان آریا پر ظہر  
لدا تھا۔ جب ان گیت گا نے والے برہمیوں کی بدوں اس کرامدرا کو ایسا لیتے تو پھر اندرا کی ضیافت ہوئی تھی  
اور عرض کیا جانا تھا کہ ”آے جناب اندرا، مجھے سوایوچے اور ہاں اپنے ساتھ مارتوں کو بھی شامل کر لیجئے جنہوں نے  
آپ کا کسلیا اور آپ نے انہی کو قتل کر دیا۔“ (رگ ۲۳۔ ۷)

عراق میں دو قومیں بھتی تھیں۔ ایک کو سیریوں کا نام دیا گیا ہے اس قوم کے بادشاہوں سے ایک کا  
نام (.....) تھا۔ سبی نام بعد میں جو دی ہے، جو کہ قرآن میں اس پہاڑ کا نام ہے جس پر کشتی نوح بھی تھی۔ اس پہاڑ کا  
торانی نام ”ارناط“ ہے جو کہ ”اور آرتو“ کی بدلتی ہوئی صورت ہے اس کا ترجمہ ہے ”آرتو کا شہر یا مسکن“۔  
کئی سویری اشخاص کے ناموں کا خاتمہ آرتو پر ہوتا ہے۔ سبی آرتو بدل کر ”ماروت“ ہتا اگر ”  
اور ن آرتو“ کا ذکر عربی کہنڈوں میں ہوتا تو ”صرنین ہاروت“ کا نام سے ہوتا۔ آرتو یا ہاروت سویری قوم کا نام تھا  
۔ عراق میں اور آس پاس عربی، عبرانی، اور جیشی کی ہم نسل زبانیں بولنے والے جو بنتے تھے ان کو سویری ماروت کہتے  
تھے، حالانکہ وہ خود کو امور کہتے تھے جو عربی میں عمرو ہے۔ مارتو کا لفظ مغلب ہو کر ماروت ہے۔ عیالا م کا ایک راجہ تھا  
حضرت ابراہیم کا موصیر، اس کا ذاتی نام تھا ”کدران ہندی“۔ اس کا ایک لقب تھا ”کدر ماگ“ (کدر ہی  
بھگوان ہے) یہ ایک لقب تھا۔

کدرماکو ما تو کدر بادشاہ ملک ماروت

اس کے ولیں کا نام ہند اور کو ما تو بھنی ملک ماروت تھا اب غور کیجئے۔ فلسطین، بابل، صیلام اور  
سنہ میں ہم کو ما تو یا ماروت ملے۔ اس بات کا قریب نہیں ہے کہ سنہی کلجر کے آفریقہ گاروں کی زبان مارتے ہو  
سکتی ہے۔

وڈل کے سنہی مہروں کے صغانیں کو ماروت ترا رہیے اور ان کو اموریوں سے تطبیق دینے میں کوئی غلطی نہیں  
کی۔ لیکن ان کو آریا ترا رہے کہ غیر مشکوک اور محقق واقع کو بدل دیا ہے۔ ویدوں کے ہاروت دراصل سنہ کے  
قدیمی باشندوں کے بھلائی تھے۔ جنہوں نے اپنی قوم سے کٹ کر غالب حمل آؤوں سے نا نا جوڑ لیا تھا اور اپنی  
چالا کیوں سے ”برہمن دیونا“ بن بیٹھے تھے۔

سماں:

موین، یون، شر، اشور اور مادوت کے ہمہ اموں کو آپ نے اس سرزین دیکھ لیا جس کے آثار پر غور کر رہے ہیں ساب ایک اونام پر غور کر بھیجا و نہ ”سما“ کا نام ہے۔ تو اپنیں شبان کوش، سہابن احمد بن کوش، سہابن یقین اور سہابن نقشان چار صوبوں کا ذکر ہے۔ لیکن ان چار کا ایک دسرے سے جدا پہچانا سخت مشکل ہے۔ بات یہ ہے کہ سہابن ایک عظیم الشان قوم تھی۔ مختلف قومیں اس قوم میں پہ اوقات مختلف بطور دشل کے شامل ہوئیں۔ عربوں میں نامعلوم زمانے سے یہ دستور تھا کہ بعض اوقات معابدوں کے ذریعے خامدان غیر کے افراد کو حلیف، مولی، یا دشل کی حیثیت سے اپنی جماعت میں داخل کر لیتے تھے۔ یہ دشل قومیں کچھ اُنوں تو اپنے انساب کو یاد رکھتیں لیکن پھر اس قوم میں اس طرح گم ہو جاتیں کہ اصل دشل میں فرق نہ ہو سکتا تھا۔ زبان ان چاروں کی ایک تھی ساں لیے ہم ان چاروں کو ایک ہی قوم خیال کریں گے۔ عربوں نے چاروں میں کوئی فرق نہیں کی ہے۔ عربی روایات کا ایک سردار ”الاش“ تھا۔ اس کا ذکر کرتے ہوئے صاحب بیان نے وہب بن محبہ کا قول نقش کیا ہے۔

”اس سے پہلے براہ خلکی جہاں حران کی طرف اور ارض تبت کی طرف سے ہند پر تین اور بادشاہوں نے حملہ کیا تھا۔ عبد خس بنا وال بن حمیر اور سکسک بن وال۔“ (بیان ص نمبر ۵۷)

### بلوچی آثار:

اب ہم کو فور کر رہے کہ اس بیان میں کہاں تک صحت ہے۔ ”الاش“ کم از کم تین تھے۔ لیکن کہنے والوں نے تینوں کو اختلاف از من او اختلاف انساب کے باوجود ایک ہی میں گلڈ کر دیا ہے۔ ایک الائش کو ہمہ امامن کا رس اموں قرار دے سکتے ہیں اس کا زمانہ ۱۷۰۰ ق م تھا۔ عبد خس سہا کو اس سے قدیم قرار دینا مشکل ہے۔ لیکن یہاں ممکن نہیں ہے۔ سہا کہلانے والے لوگ اہل میمن کی طرح ۲۳ ج تھان کا تجارتی تاقلوں کی صورت سے کسی ملک میں بھی ورو دباو رکیا جا سکتا ہے۔ ان کو فاتحوں کی حیثیت سے کسی ملک میں وکھانے کے لیے جس قدر طائل کی ضرورت ہے وہ ہمارے پاس نہیں ہیں۔ تبت کی طرف سے ہند پر سہا کو ھلا آو تسلیم کرنے سے پہلے تبت میں ان کا اور وہا بت کرنا ہو گا اور اس کے کا یہ ٹھیک نہیں ہے۔ ہم کو صرف یہ دیکھا ہے کہ ہند میں سہا کا سراث ملتا ہے یا نہیں ملتا ہے۔ اس روایت کے حران کو پہلے سمجھ لیجیے۔

”سہانی اور حمیری عربوں کی انگلیزی میں کمال کے واقعی توجہ نہ نہیں اب تک میں موجود ہیں۔ ایک ان میں سے فرماد کے قریب حران میں ہے جسے ہیرس نے

تو راتی حان خیال کیا ہے..... وسر اسد مارب ہے۔ (انساں کلوب پرہیڈیا برنا یا نکاح طبع

نمبر ۱۱)

جنگان سے براہ خیکھی ہند میں آنے کے لیے فوج یا قافلِ خلیج عمان یا خلیج فارس کے عربی ساحل تک  
اتراپڑے گا۔ جنوبی عرب میں ہر جگہ آپ کو سماں کے آس امیں مگر خلیج عمان یا خلیج فارس کے ساحل پر پہنچ کر ضرور  
ہے کہ سندھ کو براہ خیکھی ہبود کر کے جنوبی ایران یا بلوچستان کے ساحل پر قافتہ اترے۔

ابھی ابھی بحرین میں میں نازہ اکمشاف ہونے کی اطلاع ملی ہے اور نوئیکی کے زمانے کے ایک ایسے  
تمدن کا انداز ملا ہے جو صروعتراق کے ہم عصر تدوں سے فروٹھیں تھا۔ مٹی اور پتھر کے یہ ملون ظروف ملے ہیں  
جنہوں نے سندھی تمدن سے اس کا نانا جوڑ دیا ہے۔ خلیج عمان و فارس کے عربی سواحل پر اور واسطے کے آس پاس  
کھدائی ہو تو شاید معاملہ اور صاف ہو جائے گا۔

”اب بلوچستان میں اڑ کر غور کیجیے۔ دو کالائیکل ریکارڈوں اور قدیم کتبوں سے شمال اور  
مغرب میں حیری عربوں کے اڑات چھینے کا کافی اندازہ کیا جا چکا ہے۔ لیکن شرق میں  
ان کی ورود ہوپ کی بایت بہت کم کہا گیا ہے۔ لیکن حال میں ہندوستان کے پیاسحدوں  
نے بلوچستان کے اندر کی مقامات پر اور سواحل سمندر پر ایسی شہادتیں برآمدی ہیں جن  
سے انداز ہوتا ہے کہ جس طرح بحر احمر کے مغرب میں ان کا اڑ پھیلا تھا، اسی طرح خلیج  
فارس کے شرق میں بھی کافی دوستک عربوں کی حکومت نہیں، تو ان کا کاروبار ضرور  
پھیلا تھا۔“ (انساں کلوب پرہیڈیا برنا یا نکاح طبع نمبر ۱۲ ذکر عرب)

اسوں کر مضمون لگانے جس پیاسحدوں کی تحقیقات پر اپنے اس بیان کا مدارکہ کا ہے، ان کی حیریوں  
تک ہم جیسوں کی رسمی مشکل ہے ورشاں مضمون کا اور وضاحت سے بیان کرنے کی ضرورت تھی۔

”پانی کھالا بیوں میں جمع کرنے کا نظام اور اس کی قدمات کے بخوبی شہود جنوبی عرب میں موجود  
ہیں اور یہ شہادتیں سمندر اور جنوبی بلوچستان کی ایسی ہی عجیب تغیروں کا راستہ تھی ہے۔“ (ایضاً)

وہیوں سے ہم کو اندازہ ہوتا ہے کہ جن دنوں ایران اور بلوچستان ہوتے ہوئے شاہی ٹپ میں پانی  
جانے والی کھوپڑی نیزہ، بطر لے کر آگے آگ اور پیچھے خاکستر کا تاشا دکھاتی آتی۔ اس زمانی میں ان کی راہ میں  
ایسے لوگ بھی بنتے تھے جنہیں بر سماں نالے دیوں کو قید کر لینے ملیقد آتا تھا۔ چنان چہ ایک رشی کہتا ہے ”اے جناب  
اندر، آپ نے آہی کو قتل کر دیا جس نے سات دریاؤں کو قید کر لیا تھا۔ آپ نے سب کو لا بھج (فائدہ) دینے والے  
دریاؤں کو آنا دکر دیا۔“ (وہیک انج ۲) اس کا تو خیال نہیں کیا جا سکتا کہ ”سپت سندھو“ کے دریاؤں کو قید کیا گیا

تھا۔ ان دریاؤں کو صدر میں جاتنے سے روکا نہیں جاسکتا تھا۔ بھی بھی ایسے مصالح نہیں ملے ہیں، لیکن بلوچستان میں ایسے آثار ملے ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ ایک زمانہ میں بے آب دلیں اچھا خاص احتراز و تازہ ملک تھا، یہاں جنگلات تھے بارش اچھی خاصی ہوتی تھی، برساتی مدیاں نور سے بہتی تھیں، قدماے بلوچستان نے ان برساتی مدیوں کو کئی مصالح بنا کر قید کر لیا تھا۔ سوال یہ ہے یہ لوگ کون تھے۔

”سارے بھر ان میں خصوصاً چھگروں کو کلکوہ کے اٹلانی میں نہایت موئی اور بعض اوقات بلند دیواریں بنتی ہیں جن کو مقابی لوگ ”گور بستہ“ یا ”گبر بستہ“ کہتے ہیں۔ مطلب اس کا صرف اس قدر ہے کہ اسے ”سورج بسمیوں“ یا ”بندگان خور شید“ نے تغیر کیا ان لوگوں کے پاس تاریخ تو کیا افسانہ بھی نہیں ہے سب کے بلوچی ان سے کوئی اپناوا اسٹنگیں بتاتے۔ لیکن ان کی ساخت اور بناؤٹ سے ظاہر ہے کہ ان کے باقی اور محاروبی لوگ تھے اور اسی نسل کے تھے جنہوں نے اس قسم کی صنایع کے ساتھ پہاڑوں کو توڑا اور زمین کو قابلِ زراعت بنا لیا تھا۔“

(بحوالہ مذکورہ)

### یونانی گواہ:

”ہرودوٹس نے جنوبی بلوچستان میں جن الشیائی ایتھوپیں لوگوں کو ۵۰۰ ق م میں دکھالا ہے وہ کب کے ناہو دہو گئے اس سرے سے اس سرے تک عربوں کا جو اڑاب پھیلا ہوا ہے وہ بعد کی چیز ہے اور اس کی بنیاد کچھ اور ہے۔ لیکن اس میں کچھ شبہ نہیں ہے کہ انوں عربوں یعنی حیر و سبانے جس مخصوص ذہب سے، افریقہ معاون زر کے گرد حصار بندی کی، جنوبی عرب میں پانی محفوظ رکھنے کو بہت سے آب گیر بناے، طیخ فارس کے شرق میں بھی انہوں نے اپنے مخصوص انداز و اصول کے مطابق ویسے ہی مصالح بنائے۔“ (بحوالہ مذکورہ)  
عماقوں کے ادارتی، اشیاء کے لفظ و نکار اور جیزوں کی یکساں کے ذریعے ایک قوم کی دوسرے ملک میں موجود گیا۔ پر استدلال عربوں کے دستور میں داخل نہ تھا۔ اور عربوں کا جنیان نقل کیا گیا ہے وہ ان فرنگی دلائل پر مبنی نہ تھا، ان کا بیان پشت ہاپشت سے مردی و اقدامات پر مبنی تھا۔ لیکن ہے کہ جنیان کسی نہ کسی کی حریر پر مبنی ہو جو ”وہب بن محبہ“ کو معلوم تھی۔ ہر حال اس فائل مضمون نگار کا بیان ہاہت کرتا ہے کہ ہب بن محبہ کا بیان بے بنیان ہے۔  
”ہرودوٹس الشیائی ایتھوپیں کا ذکر تو کرتا ہے لیکن جیسا کہ بعض مؤرخین کا مفروضہ ہے، الشیا اور افریقہ کے درمیان غلط ملط نہیں کرتا۔ سکندری حمل کے مؤرخین عطربیات کی تجارت کا ذکر کرتے ہیں جو عرب ناجوں ہی کا عمل ہو سکتا ہے۔“ بطيوس نے جنوبی جدوشیا (بلوچستان) کے باشندوں کا ذکر کرتے ہوئے (Arabiae) (عربی طائی) (Parsirai) (پاری رائی) اور (Rhamana) (رحمانی) (Pardidae)،

تاجک کا اور زرزاوی آبادی کا سراغ دیتے ہیں۔ ”(بحوالہ مذکورہ)  
مخمون نگار نے نہ معلوم کس ہنپر (Rhmanai) کو دروازہ خیال۔ ایلوں کیلوں، کے واقع نگاروں نے جنوبی  
عرب میں رحالی طائی کا ذکر کیا ہے۔ ہر حال تعمیرات کی یکسانی اور یہاں تی موئیخین کے بیان اس بات کی شہادت  
دیتے ہیں کہ بلوچستان پر ایک زمانے میں جنوبی عرب کے لوگ چھائے ہوئے تھے اگرچہ ۵۰۰ قم اور ۳۰۰ قم  
میں ہائی لوگوں کو جودی شہادت ملتی ہے۔ لیکن اس کا اصلی زمانہ خود اس کے نامہ (۵۵۰ قم) سے پہلے ہی  
باور کیا جا سکتا ہے میں اس زمانہ میں عرب اس دیار سے بالکل بے دخل ہو چکے تھے۔

اکیک پہنچی کتبیہ:

فارسی نے تاریخی چڑھیہ عرب میں تحریری حجریوں کی تو حرفیت کی ہے۔ ان میں سے ایک کتبہ "اقب الحجر" ہے۔ مجھے معلوم نہیں کہ مگر یورپی قاریوں نے اسے کیا پڑھا ہے ذیل میں اس کتبہ کی قراءت نقل کا ہوں۔ چار نقوش کے علاوہ تاریخی آواز مسلمات میں داخل ہے۔

- ۱) صرف اس کتبہ میں اور ایک ہاتھی چری میں ہے ماسے الٹ کرو کھوئے بن جانا ہے۔
  - ۲) الٹ کرو کھوئے بن مدum کے ورنہ "بیت الحکمت" میں "ل" ہے۔
  - ۳) سندھی نقوش کے تخت میں کی بدلتی ہوئی صورت جو بن کر ہاتھی قب بن گئی۔
  - ۴) انہری کیفر عام کتبوں میں ولفظوں کے درمیان کا خط فاصل، مگر اس کتبہ میں، نیز کتبہ حرف عطف اور ہم آواز ہم زہدا و مالف۔

اب کتبہ مکھیے:

اصل معبود سمجھ جل، الذ سمجھی بمحض تبدیع و موحش است، کترناخانہ اس احمد و خدجہ انت رائیت خدا من الیا۔  
ظہیرت امام بن ہاجل المکی پھاڑیاں لے لو۔ زمانے کے موجود نے فرمایا آگیا وقت سفر۔ خداوند  
خلاق کی اولاد بخشی سے نیادہ ہو گئی تعداد انسانوں کی۔ روانہ ہوں کملنے والے ہرے ہرے طرف جماعت قلات  
کے۔

اس حیر سے اس بات کا ثبوت ملتا ہے کہ کسی زمانہ میں بھن سے ”ہرے ہرے کملنے والے“ قلات  
کے پاس آئے سا طراف قلات میں تلاش کیا جائے تو بہت مکن ہے ۷۷۰ جیسا ماموالوں کی حیری میں کہنے  
کہیں مل جائیں گی اور اس کی تصدیق ہو جائے گی کہ واقعی اس دیار میں عبد خس بہا کی (جیسا کہ رواہت تاتی ہے)  
ایک جماعت ضرور آئی تھی۔

### ہندوستانی سماں:

رگ و بیدی زمانہ میں ایک شخص ”اوی نارا“ گزرا ہے۔ (ویک ایچ اس نمبر ۳۲۸)۔ یہاں ”نار“ تو  
غالبًا ری کا نہ کہ رہے سا گرہم اس نام کا عربی میں ترجیح کریں تو امراء القیس کے اہم از میں یہاں امراء الادوس بن  
جائے گا اوس عرب کے ”مر ووب“ ناموں میں سے ہے۔ انصار مدینہ کے ایک قبیلہ کا نام اوی تھا۔ پیغمبر میں  
دیار میں سے چجاز میں آیا تھا۔ حضرت موت کے حصہ غراب ایک کتبے کے نیچے ۶۱۰ کا نام مکتب ہے۔  
یاقوت نے مختلف مقامات پر لکھا ہے کہ عراق والے شخص و قبائل کے ناموں میں ”آن“ پڑھا کر اسے موضع کا  
نام ہا لیتے تھے۔ غالباً یہ دستور جنوبی عرب میں بھی تھا۔ جنوبی عرب کی ایک ریاست کا نام اوسان تھا۔

”وادی بیان کے جنوب میں سمندر اور رقباں کے درمیان اوسان کی کومت تھی، جس  
کے ہم کو کتبے ملے ہیں۔ مگر اس نے اپنا نام شرقی افریقہ کے اوسانی ساحل کو نیز لیج  
کے پاس ایک جگہ کو دیا ہے صومالی لوگ اسال کہتے ہیں“ (دی سدن گیس آف  
عربیا۔ میں نمبر ۳۲)

اس ریاست کے قریب ایک ریاست اور تھی جسے ریاست جبان کہتے تھے۔ اس ریاست کے اندر  
ایک قوم انصاری طائی بھتی تھی۔ سینہ بہا کا مشہور قصر بھی واقع ہے جسے ”ریان“ کہتے تھے اور ایک ورکے شہابان  
سماں ”ملک سہاونور ریان“ کہلاتے تھے۔

انصار مدینہ کی شاخ اوس کے ایک اطم کا نام بھی ریان تھا۔ فسوں عربی کہبات کا حاصل کر  
میرے لیے ڈوار ہے درہ ریان مزید تحریخ کا متفہم ہے۔ بہر حال مدینہ کے اوس ریاست اوسان کے مقابل

اور حضرموت کا اوس، یہ سب ایک خاندان کے لوگ تھے دیک زمانے کا اوی نا رابھی ایک امر عالاؤس رہا ہو تو کیا عجب ہے۔ لیکن چوں کہی خاندان کی چل حیثیت سے آریا ہو گیا تھا اس لیے عربی اوس قرار دینے کے لیے مزید طائل کی ضرورت ہے۔ مہا بھارت میں کوئوں کی حامت میں پاندوں سے جو لوگ لوئے تھے ان کے نام جمع کے جائیں اور ان ناموں کو هر بیٹا بلاش کیا جائے تو تاریخ کے ایسے ناز پروشنی پڑے گی جس کو معلوم کر کے آپ متوجه ہو جائیں گے۔ یہ کام پذات خود ایک مستقل مضمون ہے۔ اس کے لیے کافی ریسرچ کی ضرورت ہے ایک قوم جس نے کوئوں کا ساتھ دیا تھا ”شیعی“ تھی۔ پنجاب کے صلح جمگ میں شورکوت میں ایک قدیم ہجری میں ہے جس میں ایک ”شیعی پورا“ کا ذکر ہے۔ اس سے جناب پوسلکرنے متوجه اخذ کیا ہے کہ شیعی لوگ جمگ کے صلح میں شورکوت کے آس پاس بنتے تھے۔ ”یا تجھی“ میں ایک مقام ”شوپورا“ کا ذکر ہے۔ جناب پوسلکرنے اسے ”شیعی پورا“ سے قطیل دی ہے۔ یہ قطیل اگر درست ہے تو شیعی اور دیک مہا بھارت یعنی وہ راجنوں کی بیوہ (جگ) میں شوام کا جو راجا یا قبیر لفکست ایافت جماعت میں شریک تھا وہوں ایک ہوئے، منکرت <sup>۱</sup> واڈا اور <sup>۲</sup> ”ب“ کی صورت ایک ہے۔ شوام کو تم بیا بھی پڑھ سکتے ہیں شیعی کی بابت بتایا گیا ہے کہ وہ اوی نا کا فرزند تھا۔ عربی اوس فرزدان سبائیں سے تھا، ہندی اوس کو شیعی کہیا بتایا گیا ہے۔ عربوں میں عام دستور تھا کہ وادا کام پوتے کوئے دیتے تھے لہوی نا رایا امر عالاؤس نے پنجاب میں ایک حکومت قائم کی تھی جو اس کے پانچ بیٹوں میں تقسیم ہوئی۔

(۱) شیعی اوی نا را:

ٹھنگری اور پیکانیر کے ٹھالی حصوں کا فرماں روا

را جگان نو ٹھنگر کا مورث

(۲) کری:

فرماں رویان کر میلہ کا مورث

ہم معان کا تذکرہ پڑھائے ہیں جو میں یعنی ”میوں جوڑو کے موئن“ اور مجنون یا گنہروں کی ہم نام ایک قوم کا شہر تھا۔ یہاں حضرت مادوئے نا بال سے ملاقات کی تھی جو کمل کا باشندہ تھا، کمل فلسطین میں واقع ہے۔

(۳) سوویرا:

شیعی اوی نا رانے ٹھال مغربی حصہ کو چھوڑ کر پورا پنجاب فتح کر لیا تھا اس کی سلطنت اس کے چار بیٹوں میں تقسیم ہوئی تھی۔

(۴) مدرا کا:

اس کا پاپیہ تخت ”سکالا“ تھا جسے اب سیا لکوٹ کہتے ہیں۔

(۵) سیکیا:

اس کی نسل ہلم اور چناب کے دریاں اضلاع کھرات و شاہ پوشیں بھراں تھیں۔

(۶) ورشار بھا:

وارث ملتان سے چیسی بھی کہا جانا تھا۔

۳) سوہنرا: اسے "سنہوہنرا" کہا جانا تھا اس کی حکومت سنہ میں تھی۔ یہ بھی کوروں کی طرف سے مہا بھارت کی جگہ میں شریک تھا۔

"مہا بھارت" میں نگست یا فوج فرقہ کا مقید اعظم راجا کرن تھا۔ حیرت تو ہو گی، اس کام کا تجزیہ عربی میں کر کے دکھئے۔ ملک قرن بن جاتا ہے۔ عربوں کی کہلی تج افرن کو بھی ہندوستان میں فاتحانہ واصلہ ملا ہے!۔ استاد مکتم علامہ سید سلیمان ندوی (مرحوم) نے اپنی کتاب "ہندو مرد کے تعلقات" میں "ستیا تھہ پر کاش" کے ایک قدیم الیٹیشن کے حوالہ سے آریہ عالمی فرقہ کے باقی سعائی دیندر سوتی کا یہ قول نقل کیا ہے کہ کوروں نے جب لاکھا کا ایک گھرنا کرس کے اندر پانڈوں کو پھوک دینے کا عزم کیا تو وہ رجی مہاراج نے عربی زبان میں اس کی خبر پانڈوں کے رجس کو دی تھی۔ "مہا بھارت" کے زمانے تک ہندوستان میں عربی زبان بولی اور بھیجا جاتی تھی۔

#### ہندو سند:

ہندو سند چڑھائی اسماں ہیں چڑھائی اسماں کے مصادق نارنجی انقلابات کے تحت ہمیشہ بدلتے رہے ہیں۔ سیری تھیں میں پچھی صدی تھیں تک جنوبی ارب کے ایک حصہ کا امام ارضی ہند تھا۔ ۱۲ ھنگ اہلہ اور بصروہ کے مقام و قوع کا امام ارض ہند تھا اور تائی زمانہ میں موجودہ ایران کا جنوبی حصہ سوم ہندوں تھا۔ "جلہش"، آریازمانے میں پورا ایران، ارض ہند تھا۔ صیلام (عراق) کے باڈشاہ، "کدرادا کورما کو" (جو کہ رائیسوں، اکیسوں صدی قبل سعی میں گزر رہا) کد ران ہندی کہا جانا تھا۔ ان باتوں کا اثبات بھائے خود ایک مستقل مضمون ہے۔

حیرا اور اہلہ کے درمیان ایک نہر تھی جس کے ساحل پر ایک قصر تھا جسے "قصروہ شرافات" کہا جانا تھا۔ اس قصر کا بانی ایک شخص سندھا تھا اس لیے اس قصر کو قصر سندھا بھی کہا جانا تھا اور اس نہر کو بھی سندھا کہتے تھے۔ اسی وقت نے حمزہ اصفہانی کا قول نقل کیا ہے کہ پیا ایک فارسی مر زبان (علم) تھا۔ مگر اس کا نام نہیں معلوم لیکن سندھا کا نام "آد" (طاقت ون تو ونا) اور "سند" کا مجموعہ ہے۔ سندھ کے معنی ہیں "سند کی تو ونا تی" اس کے پاس ہی ایک قدیم، مغرب مایود بھتی تھی۔ سندھان، جس کے معنی ہیں "سندھیوں کی بھتی" کسی زمانہ میں سندھیوں کی ایک جماعت اس دار میں جا بھی تھی۔ یہ سندھی اگر سو ویراکی نسل سے ہوں تو عجب نہیں۔

ہند اور سند کے تعلق عربوں کی روایتیں تھیں۔ وہ بیان مذہب نے ہندو سند کو "کوش بن حام" کے بیٹے بتایا ہے، لیکن ان جو یہ نے پوری سند کے ساتھ حضرت ابن عباس کا قول نقل کیا ہے کہ "عرب اور فاس اور بیط اور ہند اور سند بیٹے تھے سام بن نوح کے"۔ اس قول کے راوی محمد بن الصائب لکھی کا اپنا قول ہے کہ "ہندو سند" بیٹے

تحے نقین بن مقطن بن عابد بن شاعر بن ارطحد بن سام بن نوح کے سین اشیر کی "تاریخ الکامل" میں نقین کی بجائے تو قیر چھپا ہے جاقوت نے لکھا ہے کہ "ہند و سند و بھائی تھے سے تو قیر بن مقطن بن حام بن نوح کے" ساس میں حام کا نام غلط ہے۔ طباعت کی غلطی نے سام کو حام بنا دی۔ نقین تو قیر، تو قیر اور بعض دیگر کتابوں میں نو فیر اور نفیر۔ یہ سب دراصل یو فیر کی ٹھیکیں ہیں اور یو فیر تو راتی سیاہ بن مقطن کے بھائی اور فیر بن مقطن کے نامی عربی صورت ہے۔ عربوں کی ایک جماعت قدماے ہند و سند کو جو بیل رب کے ہم جس وہ منصب خیال کرتی تھی۔

ایک تھا صہار ایک تھی کی زبان سے کہتا ہے!

### لَا الْهَدْنَ وَالسَّنَدُ وَالرِّيسُونُ      وَاهْلُ الشَّرْوَقِ وَاهْلُ الْغَرْبِ

(ہند بھی ہمارا تھا سند بھی ہمارا تھا، اریسون بھی ہمارے تھے، شرق والے بھی ہمارے تھے، مغرب والے بھی ہمارے تھے) "اریسون" کی بابت میں نہیں جانتا کہ شاعر کی مراوا کیا ہے۔ حضرت رسول ﷺ نے روی باڈشاہ ہرقل کو لکھا تھا اس میں یہ جملہ بھی تھا کہ اگر تو نے حق کو نہ ملا تو علیک ائمہ الارسالین ساریسیوں کا گناہ تھہ پر ہو گا۔ اس سے اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ ارض روم یعنی الشیانے کو چک وغیرہ کا نام اریسون تھا ہے وہ سکتا ہے کہ یہ لفظ "اریسون" کی بدلتی ہوئی صورت ہو جو کر ۲۰۳۹ ق م میں اشور پر حکومت کرنا تھا۔

اب ایک ذرا تکمیر کر خلاصہ بحث سن لیجئے۔

((1) آپ نے سطور زیر نظر میں مکون یا گندھرو، حبیبا، موئن جودڑو، یون، اسر، شم، براء، ماروت، اوی نارا و ہشی سے ملاقات کی، جو عربی اقوام میون، میمن، جدو و مونشم، یون، اشوم، شمر، ماروت، اوی اور سب کے ہم نام ہیں۔ عربوں کا دوسری آپ نے پڑھلیا کہ ہند اور سندھ عربوں کے ہم نسب تھے۔ آپ نے یہ بھی پڑھلیا کہ عربوں کے خیال میں ہانے ہند کو فخر کیا تھا۔ بلوجستان میں بھائی تم کی تحریرات بھی آپ نے دیکھیں۔ آپ نے یہاںی شہادت پڑھی کی اس علاقے میں ایشیائی ایتھوپین، عربی طائی اور رہاٹی لوگ بنتے تھے۔ موئن جودڑو کی غالب آبادی، جیسا کہ قدیم کھوپڑیوں سے معلوم ہوتا ہے، وادیٰ نطوف اول العجید کے فروں اور عرب کے زندوں کی ہم جس تھی۔ مہاجارت کے زمانہ تک اس دیار میں عربی زبان کے بولے جانے کا ثبوت مل گیا ہے اب ایک اور بات قائل غور ہے:

ہندوستان میں بحر شامی گروہ کے جو لوگ ملتے ہیں ان کو تین قسموں میں تقسیم کیا جاتا ہے۔ ایک تم کو (Sematic) بتایا جاتا ہے۔ سندھیں اور بہنچاب میں اس جس کے لوگ موجود ہیں ملاوہہ ہریں ایل سندھکا ایل عراق سے ارتباط رکھتے ہیں، جہاں دونبا نیں یوں جاتی تھیں سائیک زبان کھلداںی عربی تھی، یا کم از کم اس عربی کی اصل، کسی اور زبان کے بارے میں، مثلاً دناؤڑی یا سکرٹ کے متعلق یقین کے ساتھ کسی محتول دلیل کے

ساتھ، نہیں کہا جاسکتا ہے کہ ۱۸۰۰ قم سے ۲۸۰۰ قم کے بینجانی اور سندھی اسے چانتے تھے۔ مگر عراق کے سرمیری اور سماں کے بارے میں پورے وثوق کے ساتھ کہا جاسکتا ہے کہ سندھی لوگوں کا ایک طبقان میں سے کم از کم ایک سے ضرور واقع تھا۔ سندھی رسم الخالنے دیا عرب میں خذ کیا ایک عربی اسم خط کا نام مند ہے۔ اس نام کا ترجمہ ”سندھی“ ہو سکتا ہے۔ اگر ایک شخص یہ ہوئی کرنا ہے کہ میں نے سندھی مہروں پر ہاتھی، کتنے پتیل اور چھپتے کی تصویر یہ دیکھیں جو فہم میں ان چیزوں کے عربی نام مکتب ہیں اور اس کی تقریباً تو یورپ کے بے لاگ اہل تحقیق“ کے سامنے رکھا جاتا ہے۔ وہ یہ نہیں بتاتے کہ قاری نے غلطی کیا کی ہے۔ بس حسب ذیل دلائل سے اسے روکر دیتے ہیں کہ (۱) صاحب مضمون ہم جیسا عالم نہ ہو گا۔ (۲) زبان حجری کے عربی ہونے کا ہم اہل علم کو یقین نہیں ہے۔ (۳) ادھر ادھر سے حروف جمع کر کرپڑے نوشے نہیں پڑھتے جاتے۔ اس لیے صاحب مضمون کی تجویز کو کوئی سائنسی ثابت قیمت نہیں دی جاسکتی۔

### چند محققوں مطالے

ان تین فاشمندوں میں سے ایک خاتون ہیں سان کا سیاستی عربی ہوا تسلیم ہے کہ مہروں کو عربی میں پڑھنا جائز ہے۔ لیکن انہوں نے چند محققوں کی مخالفت کی ہے:-

- (۱) بے ہبہ بعض سہالی نقوش چیزیں ہیں، مگر سب تو نہیں۔
- (۲) مضمون لگار نے جنوبی اور شمالی عربی کا فرق نہیں رکھا۔
- (۳) مضمون لگار کو چاہیے کہ دوسری شرقی زبان کا آزمایا کر دیکھئے۔

تمہرا مطالہ بجا ہے۔ عربی زبان بہت وسیع زبان ہے۔ مجھے یاد آتا ہے کہ ایک بار سینٹھی بحقوب حسن مر جوم (مد راس) نے چند مہریں مجھے دکھانی تھیں جن میں سے ایک پتیل کی تصویر تھی اور اس پر ۲۰۵ مکتب تھا۔ میں نے کہا یہ ”تین“ لکھا ہوا ہے۔ ساس پر انہوں نے ایک لفظ دیا کہ ایک فاری نوشتما۔ ”وزیر کبر“ لیعنی ”چھوٹا وزیر مر گیا“۔ ایک عربی والی نے کہا اسے ”وزیر کبر“ پڑھنا چاہئے جس کا مطلب ہے ”تیرا وزیر با غی ہو گیا!“۔ اس لیے میں نے خود اس بات کی کوشش کی ہے کہ چند ایجادی مہروں کو عربی کے حلاوہ دیگر زبان میں پڑھنے کی کوشش کروں۔ اول تو اس میں دشواری محسوس ہوئی۔ پھر مجھے پورا یقین ہو گیا کہ زبان عربی کے سوا کسی اور زبان میں پڑھی ہی نہیں جاسکتی۔ اس لیے میں نے اس مشورہ کی تفہیل چھوڑ دی۔ لیکن اوروں کو ضرور مشورہ دوں گا کہ دوسری شرقی زبان کو بھی آزمایا کر دیکھیں۔ مگر ساتھ ہی میں یہ پیش گوئی بھی کروں گا کہ محنت بردا دھائے گی۔ کیوں کہ حجری اور تصویر کو ہم رشتہ ماننے کی صورت میں صرف عربی یا اس کی ہم سلسلہ کی اور زبان ہی کی مدد سے یہ

ہر س پڑھی جاسکتی ہیں سائبنت مکتب کو اسے اخفاصل قرار دینے کی صورت میں کسی قوم کے افراد کے امام فریض کیے جاسکتے ہیں۔ مثلاً یہ کسی کمپنی میں ہر نمبر ۶۵۶ کو لیجیے:

### ۴۵۶ کوک، ش، ن، فرض کر لیجیے تو اسے آپ کش پڑھ سکتے ہیں گھران آوانوں کو ہر ہر

پر قرار دکھتے ہیں تو ایسے امام تصنیف کرنے سے آپ قادر ہوں گے۔ لیکن اسے ہند پڑھ کر تجزیہ۔ (عربی حرف تجزیہ) انہوں نے عربی ندان (ال جمعتے والے بیل کی جوزی) کا امیر ہند (the bull) اور نقش کی ان آوانوں کو ہر ہر پر قرار دکھانے کا غریب کیجیے۔ ہر ہر کو آپ عربی میں پڑھ سکتیں گے اور جریدہ تصویر سے واسطہ بھی رکھے گی،  
شرطیکہ آپ یوں پڑھیں:

۷۴

۷۳

۷۲

اس کا مطلب آپ کو تبریزی ہر تائے گی۔ ان میں سے ہر لفظ کا مطلب زبان تحریر جانے بغیر ہم ہمروں کا مقابلہ کر کے پڑھ سکتے ہیں۔ مطلب کہ ٹھس ہو جانے کے بعد اشناہ و نظر اگر کم مدد سے تلفظ بھی جانا جا سکتا ہے سارے طریقے سے (۱۵۰۰) ہمیں میں نے پڑھ لی ہیں۔

لیکن میں اپنی اس قرأت کو بآسانی پیش نہیں کر سکتا کیونکہ ہمروں کو حاصل کر کے اس طرح پیش کرنے کے لیے کافی مالی مصارف دکاریں جو میرے سامان کے باہر ہیں۔ البتہ گاہب گاہجند نہ نہیں اپنی قرأت کے پیش کر سکتا ہوں بشرطیہ کہ کافی پر متعلق طور پر صحت کے ساتھ اور ہمروں کا مقابلہ کر کے شائع کرنے پر تیار ہوں اس طریقے سے پڑھنے کے بعد زبان خود بخود تھیں ہو جاتی ہے سارے لیکنی اور زبان میں محنت کرنا بے سود بھی ہے۔  
وسرا مطالبه بھی بیجا نہیں ہے۔ جب سنہی ہر نویوں کو میں عربی ٹاہت کرنا ہوں تو عربی نوشتؤں اور اور عرب کی عہدہ اور رجاء بجادلتی ہوئی زبانوں کا فرق و کھلا خروردی ہے۔ لیکن اس کے لیے اصل نوشتؤں اور ان کے قارئین کے خیالات کو سامنے رکھنا ضروری ہے۔

خود سنندھ، پنجاب اور بلوچستان کے انکشافتات سے تعلق جو لذیج پر شائع ہوا ہے وہی میرے سامنے نہیں۔ عربی نوشتؤں کو حاصل کرنا دشوار ہے سارے دماغی کتب خانے کا حوالہ دینے سے توہا! اس لیے اس معقول مطالبہ کی اہمیت تسلیم کرتے ہوئے میرا جواب یہ ہے:

إِنَّ اللَّهَ لَا يَكْلُفُ هَنَاءً أَلَا وَسْعُهَا      اللَّهُ كَمْ كَمْ کی کو اس کی سکت سے زیادہ مجبو نہیں کرنا۔

چلی بات کا جواب دینے کے لیے اپنے پورے تختہ نقش کو پیش کروں گا۔ ۵۰۰۰ ہزار سے زیادہ

نقوش ہیں جن کو اب تک "۱۸۸" صلوں میں تخلیل کر سکا ہوں۔ یعنی خیال ہے کہ جدید مہریں اور مل جائیں تو تعداد اور گھٹائی جاسکتی ہے، جو غیر سماںی نقوش ہیں ان کا رشتہ بھی سماںی نقوش سے میراثخانہ نقوش جوڑ دے گا۔

#### چند غلط مفروضے:

اہل علم کے ہڈے گروہ نے ہم کو بقین دلایا ہے کہ (۱) سندھی رسم الخط میں محمد پہ عہد ارتقاء نظر نہیں آتا۔ (۲) رسم الخط ایک مرحلہ کا پایا جانا ہے (۳) کسی نوشتوں کا الجدی ہوا غیر ممکن ہے (۴) مہروں پر جو نو شے ہیں ان کا اپنے ساتھ کے مظہروں سے کوئی تعلق نہیں۔ (۵) حروف و نقوش میں کسی معلوم و قدیم رسم الخط سے ان کا ناتاثیں ہے۔

یہ تمام مفروضے بھل غلط اور چشم نظر کے بعد استعمال یا دانستہ بخوبی پہنچی ہیں۔ سندھی نوشتوں کو ان ہی غلط مفروضات نے معنا اور ساقابل حل بنا دیا ہے۔ ان مفروضات کے سونے پر سہاگر یہ کہ تمام بحاثوں نے سندھ اور عراق کے باہمی تعلقات کے باوجود اپنی کا تلفظ دے کر عراق کی سائی زبان اور قوم اور عربی رسم الخط کے ذریعے سے گزین کیا ہے۔ گیارہ عاملوں نے مل کر "ویک ایچ" کتاب لکھی ان کے سامنے ایک مہر تھی جس پر نیل کی تصویر ہے اور اس پر مکتب ہے **۱۸۳۴ — ۱۷** کو "لا" فرض کیا ہرگز ممکن نہ تھا۔ ۱۷ کو مارش نے سماںی ح بتا کر گھر پڑھنے کی رائے دی ہے۔ **۱۸** کو ۱۷ فرض کیا جاسکتا ہے۔ **۱۹** پچھلی کی صورت ہے جسے عرب نوں کہتے ہیں۔ **۲۰** کو اسالی سے ختم کیا جاسکتا ہے مگر یہ علامت مذکور ہے۔

اس نوشتوں کا سالی سے نٹھو پڑھا جاسکتا ہے۔ نٹھ پر سیگ مانا، نٹھ سیگ مارنے والے جانور کو کہتے ہیں۔ اسی ہی قراؤں کی ممکن ہاتھ کے لیے مذکورہ مفروضات وضع کیے گئے ہیں۔ اس لیے سالے اس کے اور کوئی وجہ نہیں ہو سکتی کہ نوشتوں کا بجذبی اور حیر و تصویر کو ہم رشتہ ہونے کے مکان سے انکار کیا گیا۔ میراحسن غلن کیسے یاد ٹھنی، ضرور کسی نہ کسی نے "میں کن" کا تجزیہ "میں نوں" کیا ہوا۔ جس کی تردید کے لیے یہ سب مفروضات وضع کیے گئے ہیں۔

#### ایک مصور کہانی:

ہم کو ایے دی گئی ہے کہ "سویں" میں سندھی مہریں ملی ہیں، امید ہے کہ آٹا رکندوں کے چھاؤڑے کوئی نہ کوئی ولغوی نوشتوں کی برآمد کر دیں گے۔ یعنی نوشتوں سندھی رسم الخط کو حل کرنے میں مدد دے گا۔ جب تک یہ ولغوی حیر نہ مل جائے کسی زبان میں بھی سندھی مہروں کو پڑھنا بھل علمی ذوق کا مظاہرہ ہو گا، قرأت تلمیم نہیں

جائے گی۔ جب تک وہ نو شنیں مل جاتا، سندھی تمدن کو یوں کشیوں کی ساخت پر داخت باور کرنا چاہیے، کوئی کہ سندھی تہذیب و یونی تہذیب کا آمیزہ ہے۔ سندھی تہذیب میں وہی تہذیب کا ثبوت یہ ہے کہ شنیوا کا ذکر وید میں بھی ہے اور سندھا لے شوا کے پرستار تھے۔ شوپرستی کا ثبوت تین ہمدروں کی تشریع کر کے دیا گیا ہے۔ ان میں سے ایک ہر بیکے (نمبر ۲۲۵) ہے، ان کی تشریع سے ابتداء میں چند نوں تک میں بھی متذہ قہا۔ چالاں چالاں ناٹھ کو اپنے سابق متعلق موضوع ٹھیکون میں ظاہر بھی کیا ہے۔ ایک اور ہر کے ذریعہ اہل سندھ کو بھیل کے پرستار ظاہر کیا گیا ہے۔ اس ہر پر جو مظہر ہے اور اس کے اجزاء دوسری ہمدروں پر بھی ہیں۔ جب ان ہمدروں کو مانند رکھ کر فور کیا تو مانند پڑا کے

سچے تھے جسے کمال والش والش کا فرمب خام پلا  
ذیل میں ہم ان ہمدروں کو ترتیب خاص سے پیش کرتے ہیں:-

- ۱۔ مارشل XII نمبر ۳ دوشاخوں کی ہمراپ میں ایک بنا جو مردہ ہند ہر بے چریر۔
- ۲۔ مارشل XII نمبر ۳ دوشاخوں کی ہمراپ میں ایک ناچدار مردہ ہند ہر بے چریر۔
- ۳۔ مادھونبر ۲۷ ایسی ہمراپ ایک مردہ ہند۔ ترشول ۲۴ برسر۔ دوسری جانب ایک چریر ہے۔
- ۴۔ مادھونبر ۲۸ مظہر نمبر ۳ پر ایک چریر سان و نوں چریروں کو تجویز نقش تیار کرنے پر پڑھا جاسکتا ہے۔
- ۵۔ مادھونبر ۳۱ ایک مظہر نمبر ۳، اور نمبر ۳ دوسری جانب ۲۶ کے پیچے یک سمجھائیں۔
- ۶۔ مادھونبر ۳۱ ایک جانب مظہر نمبر ۳، اور نمبر ۳ دوسری جانب ۲۶ کے گرد ایک چریر ہے میں نہ پڑھ کا۔
- ۷۔ پیکے LXXXII نمبر اور نمبر ۲ ایک جانب ایک چریر ہے پڑھنے کے لیے تجویز نقش کا انتشار کیجیے۔ پھر ایک جانب بائیں طرف رخ کیے ہوئے، مانند ایک طرف، ایک جانب ایک ہاتھی۔ باکیں جانب رخ اس کے آگے پھر ایک جانب بائیں طرف رخ پیچھے مڑ کر دیکھتا ہوا پھر ایک درخت، پھر ایک اور جانب پر تیسری جانب ۲۷ پھر ایک سادھو۔ پیکے کی ہر نمبر ۲۲۵ کا سا۔ پھر ایک جانب، پھر دوشاخوں کی الٹی ہمراپ میں ترشول برسر مردہ ہند۔
- ۸۔ پیکے III نمبر ۸ میں طرف رخ کیے ہوئے ایک طرف کو مذکوکے ایک جانب، پھر ایک درخت کے

تک اگر وہ بیٹھا ہوا، میکے نمبر ۱۳۵ اور میکے LXXXII نمبر اور نمبر ۲ کا سارا ہو کیا جانور کو ٹھنڈھ کھلا رہا ہے۔ تصویر پر ایک د

### نقشہ ۳)

جیسی

- ۹۔ ماہ نومبر ۲۵ سات انسانوں سر پر کلپنی دار عمامے، جن کے شعلے کمر تک لبراتے ہوئے، گلے میں گھنٹوں تک دلان جس کے نیچے ۴۰۶ طریقہ ۱۷۸
- ۱۰۔ مارچ XII نمبر ۱۹ دشاخوں کی سیدھی محراب میں ایسا ۴۷ ناج پینے ہوئے ایک مرد ہنس کے سامنے نہم روئے سیاحدہ کی حالت میں ایک انسانی جکڑا دیا ایک جانور۔ نیچے نمبر ۹ کا مظہر
- ۱۱۔ مارچ XII نمبر ۱۸ اور میکے نمبر ۲۳ مظہر میں محراب اگرچہ محراب اللہ اور اک سکھا تسلی بے سینگ، اس سے بیٹل کی پرستش ٹاہت کی گئی ہے جو چھری ہے ۴۰۶ ۴۰۷
- ۱۲۔ مارچ XII نمبر ۲۲ دشاخوں کی اللہ محراب میں نمبر ۱۰ اور نمبر ۱۱ کا جکڑ کے سامنے ایک سر بریدہ تسلی۔ اس کے پیچے ایک انسانی جکڑ مرد پڑا ہوا جو چھر قربان گاہ پر تسلی کا سر بریدہ چھری۔
- ۱۳۔ مارچ XVI نمبر ۳ ایک میں اوپر ایک میں پیچھے نمبر ۹ کا مظہر مگر انسانوں صرف ۶ ہیں محراب کے اندر مارچ XVIII نمبر ۱۰ اور نمبر ۱۱ کے مرد کی بجائے ایک شمع، سامنے اک سکھا تسلی، اس کے پیچے ہاتھ میں چھری لیے ہوئے قربانی کے لیے مستعد۔ مہریں بے چھر یا اس قسم کی با چھری مہریں اور ٹھنڈی چانکیں سان تمام مہروں کو سامنے رکھنے کے بعد ایک ٹھنڈا بآسانی فیصلہ کر سکتا ہے کہ قصہ قربانی کا ہے۔ بیٹل پونچ سے اس کا واسطہ ہی نہیں۔

انسانوں آنکھ تھے نمبر ۹ اور نمبر ۱۰ کے وقت ایک قربانی کنا تھا اور سات مظہر دیکھتے تھے۔ نمبر ۱۲ کے وقت ان میں سے ایک کوئی نے مارڈا لا اور سات آدمی رہ گئے، اس لیے نمبر ۱۱ اور نمبر ۱۲ میں ایک قربانی کر رہا ہے، سات کے بجائے اب چھتہ مظہر دیکھتے ہیں۔

نمبر ۱۱، نمبر ۱۰ اور نمبر ۱۲ میں محراب اللہ ہے باقی مہروں میں محراب سیدھی کا مطلب ہو رہے معلوم کیجیے۔ میکے نمبر ۲۳۵ مہر نمبر ۱۸ اور نمبر ۱۹ کا ٹھنڈھ محراب میں نظر آنے والی ہستی کا مخصوص ہے، اس نے غالباً نمبر ۱۰ اولے صاحب قربانی کو قتل کر دیا ہے، عین قربانی کے وقت نمبر ۱۱ اور نمبر ۱۲ میں اس صاحب محراب کی جگہ شمع نے لے رکھی ہے۔ صاحب محراب اپنا جلوہ نہیں دکھانا، اس لیے اس کی جگہ شمع کو دے دی گئی ہے۔

درخت جس کی دشاخوں سے محراب بنی ہے وہ درخت بیٹل کا نہیں ہے۔ زیتون کا درخت ہو گا۔ نمبر ۱۳ اور نمبر ۱۲ کی دشاخوں اور شمع کا مطلب بھی کجھی ہے۔ سفر زکریا میں حضرت زکریا کا خواب پڑھیے۔ شمع چائے دان کو

زیتون کی دو شاخیں روغن پہنچاتی ہیں اور مراد ان سے خدا کے وحیت ہیں۔ چودکنگر ۱۳ اور نمبر ۱۷ میں ترشول بمرد  
برہنہ کی جگہ شمع نے لے رکھی ہے ماس لیے ترشول بمرد برہنہ کو جو دکا نایدہ ہے جسیں ایک کا ان یا خود دیلا خیال کیا  
جا سکتا ہے۔ آنحضرت بھائیوں میں سے دونے کیے بعد مگرے دیلا کے حضور قربانی پیش کی، یہ دیوتا ایک کے سامنے  
جلوہ دکھانا تو محراب سیدھی رہتی، دوسرا کے سامنے آنا تو محراب الٹ جاتی تھی، یہ دیوتا کی نا راضی کی علامت  
تھی، ان میں سے ایک بھائی نے دوسرا کے قتل کر دیا، اب دیوتا نے جلوہ دکھانا بند کر دیا۔

### زبان تحریری:

3) یہ دونوں نقوش سبائی رسم الخط کے حروف ش، ر، س۔ شار الربۃ و منحا کی روشنی میں اس کا  
مطلوب بھی ہے: ”جانور کو سدھلا“

یہ عجیب بات ہے کہ ”ناہور و پ“ کے تختہ میں نمبر ۱۹ کا نوشہ نہیں۔ ”گل“ نے نقش نمبر ۱۸۹ اور  
”وسرے نقوش“ کے تختہ اس نوشہ کو نقل کیا ہے۔ تختہ ماہ میں نمبر ۱۸۹ کی جگہ جلیپا ہے۔

وسری سڑوں میں صاف ہے۔ گل کے سامنے جو ہر تھی اس کی پہلی سطر صاف تھی سے انھوں  
نے یوں نقل کیا ہے:

ما و ح ن ب ر ا ۱۵ صاف ہے: ﴿كَلِيل﴾

١٠٠٩ ﴿أَبْلَق﴾

ص ۱۴۲ ﴿بَبِل﴾

بَبِل (الیں عبرانی میں انسان) ﴿أَيْش﴾

. مردان ﴿بَلِيل﴾

حلیے ہوز، حرف تعریف پر معنی the معلوم ہوا کہ سنہجی حروف وال الفاظ میں ایک باتی قصہ مکتوب  
ہے ساب نمبر ۱۱ کے نوشہ کو پڑھئے:

﴿مَهْلَكَةً﴾ صرف ایک اور ہر پر۔ قیاس میں نے ق پڑھا ہے۔ اگر اور سہریں مل جائیں تو ممکن ہے تختہ  
نقوش آواز بدل دے۔

۱۶۰ ﴿نَّ﴾

ق نوں = نوان قین = ﴿نَّ﴾

رومن حرف ل ﴿لَّ﴾



## بُوچی زبان:

بلوچستان میں جو ظروف ملے ہیں ان میں سے بعض پر چریریں ہیں جس کا علم اسٹارٹ پگاٹ کے نقل کر چکنے ظروف کے عکس سے ہوا۔ اس کی زبان کے بھی ہربی ہونے کا امدازہ ہے لیکن ان پر مشکل کوئی نائے زندگی کا چاہتا کیوں کہ بلوچستان کے ظروف کے نقش مجھے مزید دکاریں، جن کے عامل کہا میرے لیے نہیں ہے۔

## اہل پاکستان سے:

ایک مخفی پہاڑ کھونا ہے، ہر فاس لے کر اس کو معلوم ہو جائے کہ پہاڑ کھونے سے کوئی کام کی چیز مل سکتی ہے یا نہیں۔ شوتو قفیش میں صرف ایک انعام چاہتا ہے وہ یہ کہ کچھ نہ کچھ معلوم ہو جائے۔ کم از کم ایک ہندوستانی مشتاق علم کا اگر اپنی محنت کا کوئی اجر مل سکتا ہے تو بھی میرے جیسے انسان کے لیے جو اپنی حالت بیان کرنے کی بے غیرتی برداشت نہیں کر سکتا، مناسب نہ تھا کہ اس کام کا خاتما سابتاء میں یہ کام آسان نظر آیا۔ اگر بعد میں معلوم ہوا کہ اکثر اشیائے زیر غور کا حاصل کرنے کے لیے کافی سے نیادہ مالی مشکلات حاصل ہیں۔

پنجاب، سندھ، بلوچستان کے بارے میں جس قد رلڑ پچ شائع ہوا ہے ان سب کو مانند رکھنا بہتر ضروری ہے۔ لیکن میں پر آسامی یہ سامان ہبھائیں کر سکتا۔ پھر بھی فقیر کی جھوٹی میں جو موٹی آگئے ہیں، ان کو فیاضی کے ساتھ مذکور اکام کا ضروری ہے۔ اس مسئلہ میں اہل پاکستان سے درخاست ہے کہ ایک مددوہ میری ضرور فرمائیں جس کے لیے ان کو کوئی رقم صرف نہ کرنی پڑے گی، صرف تھوڑی سی محنت گوارا کرنی ہو گی۔

محمد مارنے ”تحڑ“ کی پہاڑیوں میں کچھ لگنی تیریں دکھی ہیں۔ ان کے پاس چٹانوں پر ”ہڑپا ہمکر پٹ“ میں کچھ چریریں بھی ہیں۔ مجھاں چریریوں کا عکس، یا نقل درکا ہے۔ کوئی صاحب محنت فرما کر اس کو مہیا کر دیں تو مسون ہوں گا۔ شایدی سکی وہ نوشتہ ہے جس کی بابت و محل خرائی نے جو عجائبیوں کے زمان کا شاعر ہے، یوں فرمایا تھا۔

|                                    |                              |
|------------------------------------|------------------------------|
| منازل الحی من غمد ان نالجند        | فما رب لظفار الملک فا لفید   |
| وما لقیر و ان و باب العین قد كعبوا | و باب مرزوو باب الصعدو الہند |

یعنی قوم تیغ کی بتیاں تھیں، غمدان، جندان، جند، مارب، بلا دشاد کا لخخار پھر فتحید علاوہ بریں انھوں نے تیروان میں جیجن کے دروازے، مرد کے پھانک پر، ہر قدر کے آستان پر اور مدد میں کہتے کہتے۔ جس بھتی میں بھی گئے وہاں انھوں نے نوشته لکھے، جو مت نہیں گئے ہیں، اور نایوں میں ہو گئے ہیں۔

## نقش سلیمانی

قدیم سندھی خط کی روشنی میں

مولانا ابوالجلال مدوی

عام طور پر یہ خیال کیا جاتا ہے کہ وادی سندھ کا رسم الخط اپنا کوئی وارث چھوڑے بغیر عالم فنا کو سدھا رکھا تھا اس خیال کے غلط ہونے کی وجہ "نقش سلیمانی" بھی ہے۔ سات نقوش کی ایک حجری کی بابت یہ خیال کیا جاتا ہے کہ وہ ایک اسم الہی اور ایک مقدس جز ہے اور اخفاص و اشیاء کو ہر بلاسے محفوظ رکھنے والا نقش ہے اس کو معلوم کیوں "نقش سلیمانی" کا نام دیا گیا ہے۔

۱۹۲۹ء میں علی گڑھ کا لج کی نیارت فصیب ہوئی مولانا عبدالعزیز مسکن کی ہدایت کتب خانہ علی گڑھ کے بعض نواز بھی دیکھا ایک قلمی نسخہ میں کے سروق پر حسب ذیل نقوش بھی نظر آئے:

\* م ۳۰ م ۴ \*

نقش سلیمانی اسی کا نام ہے اس کے پہلے نقش کے مابین چھٹوں نقوش سندھی مہروں پر آپ کوئی گے شاید کسی مہر پہلا نقش بھی مل جائے یہ نقوش اصحاب حزو عزائم کے نزدیک جو مطلب یا آوانا دا کرتے ہوں ضروری نہیں کہ سندھی مہروں پر بھی وہی مطلب یا آوانا دا کرتے ہوں لیکن ان نقوش کا سندھی مہروں پر ہو ہو ملنا ایک ایسی بات ہے جس سے چشم پوچھنی نہیں کی جاسکتی۔

چون کہ نقوش سندھی قدیم کے نقوش ہیں اس لیے علی گڑھ سے مدرس لوٹنے کے بعد مجھے دھاتویہ کی سکلوں کی تلاش ہوتی تاکہ ان نقوش کے معانی یا تلفظ معلوم کر سکوں۔ ایک وست نے "مہربات الشیخ" احمد الدیر ابی مطبوع مصر ۱۹۲۷ء عطا کی۔ جناب غلام محمود صاحب بن رحمۃ اللہ (جام بازار، مدرس) نے شیخ شہاب احمد بن عبدالطیف الشریعی اُنھی کی کتاب "القولائد والصلوات والعادی" مخطوط ۱۲۵۰ھ عطا فرمائی۔ ذریبی اور فخری ڈنوں بزرگوں سے میں مواقف ہوں اور ان کی بابت تحقیق بھی ضروری نہیں خیال کی۔ دیریبی نے اس نقش کو ایک سبع کا مجموعہ بتایا ہے لیکن ماخ نے ساتوں نقش کو چھوڑ دیا ہے اور اس کو یوں نقل کیا ہے:

\* م ۳۰ م ۴ \*

اس کے بارے میں چند اشعار نقل کیے ہیں جن کو امیر المؤمنین حضرت علیؓ ابن ابی طالب کی طرف سے منسوب کیا ہے لیکن اشعار کی زبان اسے کسی ایسے ہندی زبان ابی طالب کے اشعار بتاتی ہے

جو روپی سے کافی آشنا تھا وہ اشعار حسب ذیل ہیں:

ثلاث عصی صفت بعد خاتم      علی راسہامنل السیان المقوم  
خاتم کے بعد تین چھڑ، ان پر سیدھے کئے ہوئے، نیزہ جیسا نقش  
ومیم طمیس ابتریم سلم      الی کل مامول ولیس سلم  
اور ٹٹی ہوئی دم بر بدھ میم پھر ایک بیڑی ہر آرزو بک (بچانے والی) مگر بیڑی نہیں  
واربعہ مثلاً نامل صفت      تشير الی اخیرات من غیر معص  
اور چاراً لکھیاں ایک قطار میں کلائی کے بغیر نیکیوں کی طرف اشارہ کرنے والی  
وہاء شفیق ثم واو مقوس      کابوب حجام ولیس بمحجم  
اور دو چشمی ھ پھر توں ناز واو      جیسے جام کی سینکھی مگر سینکھی نہیں  
الشرجی نے ان نقش کے بارے میں ایک رواہت نقل کرنے کے بعد لکھا ہے:-  
وهذا الاسم وجدته على هذه الصورة بخط جماعته من العلماء المعبرين نفع الله

بہم

اور اس ام کو محترم عالموں کی ایک جماعت کے خط میں مجھے یوں مکتب ملا ہے:

﴿۶۷﴾ ﴿۶۸﴾ ﴿۶۹﴾ ﴿۷۰﴾

وبعد هذهلا سماء هذه الانبياء      اور ان اسماء کے بعد یا اشعار ملے ہیں  
الشرجی نے بھی مذکورہ بالاشعار نقل کیے ہیں لیکن السیان المقوم کی جگہ "السیام المقدم" لکھا  
ہے۔ جس کے معنے ہیں اُنکی کوہاں سا اگر سبی رواہت صحیح ہے تو نقش دوم کو<sup>۱۱</sup> "ایسا ہوا چاہیے لیکن نقش کو"<sup>۱۲</sup> "یوں  
نقل کیا ہے۔

واو مقوس کی جگہ الشرجی کی رواہت میں واو نکس (الٹاؤو) ہے۔ لیکن اس رواہت کے مطابق نقش  
سامع کو نہ قاموس کے مطابق "ایسا ہوا چاہیے" الشرجی نے ان اشعار پر ایک مزید شعر کا بھی اضافہ کیا ہے:-

فمن احرف العور اة فيهين اربع      واحرف الجيل عيسى ابن مریم  
ان میں چار حروف تو راۃ و انجیل کے حروف ہیں  
تو راۃ اور انجیل کی زبان اور رسم خط کو عبرانی خیال کیا جاتا ہے ان نقش <sup>۱۳</sup>، <sup>۱۴</sup> اور <sup>۱۵</sup> کا عبرانی  
رسم خط سے کوئی علاقہ نہیں میم کی معروف صورت ایسی ھے ہوتی ہے۔ دم کی میم کی صورت O ہوئی چاہیے اور یہ  
بھری عبرانی کا، جس کو ہمیں کہا جاتا ہے، حرف عین ہے۔

شہم کی شکلیں ایسی ۴، ۵ اور ۶ ایسی ہوئی چاہیے جبکہ ترجیح ۲ کے بیان کی گئی ہے۔  
 صحیح صورت ۷ ایسی ہوئی چاہیے جبکہ ترجیح ۳ کے مطابق ہے وہ مکس کی شکل کفر طای عبرانی کے حرف ۸ سے مشابہت ہے جو طائے خطی کا رمز ہے۔ ان تصریحات کے بعد نقش ملیمانی کی صحیح صورت یوں ہوئی:

### ۸۹ ۸۰ ۸۱ ۸۲

الدیری بنے ان نقوش کی بابت جوا شعارِ قل کیے ہیں ان میں یہ بھی ہیں کہ:

فَهَذَا هُوَ الْأَسْمَاءُ الْمُعْظَمُ قَدْرُهُ      فَإِنْ كُنْتَ لَمْ تَعْلَمْهُ فَاعْلَمْ  
 يَہ بڑی قدر و منزالت والا ام ہے      تجھے نہیں معلوم تو اب معلوم کر لے  
 فِي أَحَاطَ الْأَسْمَاءُ الْعَظِيمُ بِهِ أَكْفَ      لِنَجَّ مِنَ الْأَفَاتِ الْمَكَارَاتِ سَلَمَ  
 (اسے اسم اعظم کے حامل اس پر اکفار کا ناکر توہراً ف سے مامون رہے)  
 اشرجی کی رواہت کے مطابق شاعر نے کہا ہے کہ:-

فِي أَحَاطَ الْأَسْمَاءُ الَّذِي جَلَ قَدْرُهُ      تُوقَ بِهِ كُلُّ الْمَكَارَاتِ سَلَمَ  
 تو اسے اسم اعظم کے حامل اس کے ذریعہ ہر کروہ سے چ تو سلامت رہے گا

فَذَلِكَ اسْمُ اللَّهِ جَلَ جَلَالُهُ      إِلَى كُلِّ مُخْلُوقٍ فَصِبْحٌ وَاعْجَمٌ  
 کیوں نکھ یہ خدا کا ام اعظم ہے      فضیح اور غیر فضیح ہر شخص کے واسطے  
 شاعر کے نزدیک یہ سات نقوش خدا کا اس اس اعظم ہیں اور ہر چیز اور ہر شخص کو یہ اس اس اعظم ہر بلے محفوظ رکھتا ہے اسی تصور کی بناء پر اس کو تعلیم کے طور پر استعمال کیا جاتا ہے۔

الدیری بنے بیان کے مطابق اہل علم نے اس کا یہ مطلب بتایا کہ خدا نے فرمایا:-

- ۱۔ میں ہوں اللہ جو واحد ہے، با اشادہ ہے زندہ ہے۔
- ۲۔ میں ہوں اللہ جس کی تسبیح سائے اور پرچھائیں کرتی ہیں۔
- ۳۔ میں ہوں اللہ جو صاحب ہے اور حکما نہیں۔
- ۴۔ میں ہوں اللہ جس کی ہیل کوئی شے نہیں۔
- ۵۔ میں ہوں اللہ، شکنہ والا، دیکھنے والا، ہر جاندار کا خالق۔

معلوم نہیں کر یہ مطلب ان سات نقوش کا کیسے ہو گیا کہ اہل علم نے کس دلیل سے یہ مطلب سمجھ لیا۔ اشرجی نے اس نقش کی بہت حسب ذیل رواہت فقل کی ہے:- کہ حضرت چابر بن عبد اللہؓ فرماتے ہیں کہ مدینہ میں ایک شخص تھا جس کو الوند کر کہا جانا تھا یہ شخص پھوکا زبر جھاڑتا تھا اور خدا کے حکم سے بہتوں کو فائدہ و بھی ہوتا تھا، حضرت رسول خدا ﷺ نے فرمایا الوند کراپنا منزرو تو سناؤ تو انھوں نے سنایا:-

شجه فربه ملحوظه بحر قفقطا

حضرت رسول خدا آنے فرمایا کہ اس میں کوئی قباحت نہیں یہ توجہ دعہ ہے جو حضرت نوح علیہ السلام  
نے ان سے لے تھے۔

یہ رواہت قطعاً ماقابل تسلیم ہے۔ منتر کی صورت حجر پر نقلوں کی بندگی سے ماقابل فہم ہے لیکن ان پر نقلہ لگا کر جن بامتنی عمارتوں کی محل میں پڑھا جاسکتا ہے ان میں سے کوئی عبارت اس بات کی تقدیمیت نہیں کر سکتی کہ یہ چند باتوں کے عہد ہیں جو حضرت نوئُ نے اپنے مانے والوں سے لیے تھے اس رواہت کے بعد اشریف نے لکھا ہے کہ:

علماء کی ایک جماعت کا بیان ہے کہ خود حضرت رسول خدا ﷺ نے عزیز اللہ مسٹر پھوکنے تھے۔

ان علماء میں سے ایک اشیخ خس الجزری ہیں سنہوں نے طبرانی کی تحقیق اوسط کے حوالے سے یہ بات اپنی کتاب عدۃ الحصا الحصین میں لکھی ہے بعض علماء کہتے ہیں کہ اس ام پر تن بار (سلام علی نوح فی العلمین) کا اضافہ کرنا چاہیے۔

اس کے بعد اشریف نے ذکر کیا ہے کہ میں اس ام کوئی عالموں کی حیر میں یوں مکتوب دیکھا ہے اور  
یہ دعا ہے اگرچہ بحیثیت حد ہے مترف عصتو جب دوا کار ہے، مگر اس سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ اس حیر کو کوئی  
یوں بھی رہا گا تھا:

卷之三

ڈیجیٹیل ملکہ بحر قفار

نقش چشم کی قرأت بحر صاف ہے اس کو  کی بدی صورت خیال کیا جانا ہے لمباؤں کی بدی ہوئی شکل بحر (سندھ ریا دریا) پڑھنا بے جائیں۔  پختی قاف ہے۔  کو برانی  سے مشابہت ہے اس لیے چھٹے اور ساتویں نقش کو فقط یا فقط پڑھنا جائز ہے فقط ارض مصر یا ارض مصر کے خاص مقام coptos کا نام ہے بحر فقط سے دریا یعنی نیل یا بحر متوسط مراد ہو سکتا ہے۔

**نقش اول** ﴿ ستارہ کی شکل ہے۔ ستاروں کی بابت قرآن میں ہے۔ کل فی فلک بسجون

ہر ایک اپنے اپنے مدار پر تیرتا ہے ستاروں کی شکل کو سبھت پڑھنا خلاف قیاس نہیں۔

پانچ لفظوں کی اس عبارت کے تین لفظ معلوم ہو گئے اس لیے باقی لفظوں کو ان کے مطابق ہونا چاہیے۔

۱۳ کو ﴿ لمروں پر کشی کی صورت سے ماخوذ قرار دیا جاسکتا ہے اس کا مطلب کشی ہو سکتا ہے۔

تارب جس کی صحیح قوارب ہے اس چھوٹی ناد کو کہتے ہیں جو بڑے جہازوں پر اس لیے ہوتی ہے کہ جب جہاز بند

گاہک سندر کے اوچھے ہونے کی وجہ سے نہ جاسکتا مسا فراس کشی کے ذریعے ماحصل تک یا ماحصل سے جہاز تک

جاسکنے ہو سکتا ہے کہ کبھی فریبہ بھی تارب کا متراف رہا ہو۔

۰ پچوں کو حرف میں ہے، اس لیے ﴿ کلہد کی بجائے علیحدۃ (عن لجه) پڑھنا چاہیے پر ﴿

کوہم نے اس لیے ترجیح دی ہے کہ ﴿ کو لجه نہیں پڑھا جاسکتا۔ ﴿ کوچو کٹھے میں لمروں کی شکل ﴿ کا بدل

قرار دیا جاسکتا ہے۔ پوکٹھے میں لمروں کی صورت میں مصری رسم الخطا میں سندر، جھیل اور بڑے نہالاب کا مرز ہے،

لجه دریا یا سندر کے اس مقام کو کہتے ہیں جہاں بہت گہرا تی اور بہت پانی ہو، اس کاٹل کے مطابق ہم مندرجہ

کر سکتے ہیں ساس حجر رقص سیمانی، اسم اعظم، پچھوکا منزراور نہ کیا کیا باور کر لیا گیا۔ لیکن یہ نہ منزرا ہے نام اعظم

ہے اور نہ نقش سیمانی، بلکہ یا ایک خبر ہے سبھت فریبہ عن لجه بحر فقط: ”پا کر گئی چھوٹی کشی

مندرجہار کو بحر مصر کے“ ترجیح مجربات دری بنی مطبوعہ نوکھو ۲۲۲۲ھ میں اس نقش کی بابت حضرت ذوالون

مصری کا قول منقول ہے کہ میں نے اس کو کشی میں داخل کیا جو وہ غرق ہوئی ہوں ۲۲۲۲as قول سے ظاہر ہوتا ہے

کہ ”ذوالون“ مصری نے اس حجر کو کشی کے متعلق خیال کیا تھا لیکن دعا توبیہ والوں نے اسے ہر بلا کے روکا منظر

ہنا کیا اس کی تقدیس کے لیے اس کو ”نقش سیمانی“ کا القب دے دیا اور ایک رواہت وضع کر کے خود سان بیوت پر

اس منزرا عظمت رکھ دی اس پر ہمارے ہور پی اہل علم مسکائیں میں میں گئیں۔

ابن گناہی است کہ در شهر شما نیز کند

سنہی نوشتہوں کو جو لمروں پر ملے ہیں سمجھے بغیر بہتوں نے ان کو جائز منزرا فرض کر لیا ہے۔ جانوروں

کو جن کی تصویریوں کے ساتھ حجر ہیں، قدماے سنہ کے دینا مان لیا ہے، قیاسوں کے ابھار پر ابھار مع کر کے

قدماے سنہ کے عقیدہ، مذهب، رسم، و راجح اور تاریخ گھر دی ہیں۔ ویدوں نے جن لوگوں کو اُنہاں (کسی دینا

کے نہ مانے والے) بتالا ہی ان کو ہمدا یو (دینا ویں کے پچاری) بتالا ہے ان علاج سفرب کی خیال بازیوں کو

رسرچ اور انتقاباًور کرنے والوں کو خیر نہیں کر ﴿ ۵۷﴾ (۵۷) کا اسم اعظم، پچھوکا منزرا، ہر بلا سے بچانے

والا حر ز قرار دینے والے ناواقفوں نے وہی کام کیا تھا جو ۴۹۱۱۶۷﴾ کو پڑھے بغیر ایک منزراور جس جانور کی

تصویر کے ساتھ چھریٹی ہے اسے دینا روپ قرار دینے والے مغربی محققوں نے کیا ہے لیکن ان کی خوش بختی ہے ان کے جمل مرکب کوئم میں سے بخترے تحقیقی کوڈ قیقی کی معراج سمجھتے ہیں۔

اس نقش کے اکال سبع میں چھ مسلسلیں ۴۵۴۳، ۴۳۱۱، ۴۳۱۰ اور ۴۳ سندھی ہمروں پر ملی ہیں

خود ری نہیں کہ سندھی ہمروں پر کبھی ان کا وہی مطلب اور وہی تلفظ ہو جاس قرأت کے مطابق ہے سایہا ہو سکتا ہے کہ زمانے کی طوالت نے ان نقشوں کے معانی اور تلفظ بدل دیے ہوں یا منقول بالقرأت اس طرح بھض وہی اور خیالی افسانہ ہو۔ جس طرح ان سات نقشوں کو نقش سیامی اور ہر بلاسے چنانے والا تو یہ سمجھنا بھض وہی ہے۔ لیکن اس حز کے نقش کا ہو بہوندھی ہمروں پر ملنا اس بات کا قطی شوت ہے کہ سندھی رسم الخط کے نقشوں اپنی یادگار چھوڑے بغیر ماضی کے ہندکوں میں زمین کے یہاں اور بڑی بڑی عمارتوں کے ملبے میں صدیوں تک کے لیے مدفون نہیں ہو گئے تھے بلکہ بخترے نقش اس رسم الخط کے متواتر راجح رہے، لیکن اپنی اصلی قدر قیمت سے بیگانہ ہو کر ان نقشوں کی بیگانگی کے باوجود ان سے سندھی قدیم کے ہم میں مدخل سمجھتی ہیں۔

فرض کرو اگر بی علی گز ہے کہ قاموں کا نقش عراق کے کسی میرے پر ملتا تو یقیناً اس کو ہڑپا یا موئ جوڑو کا نوشتہ خیال کیا جانا۔

## نقوشِ صحراء

مولانا ابوالجلال مدوی

### عرب کے صحرائی:

عام طور پر سمجھا جاتا ہے کہ عرب کے صحرائی اسلام سے پشتہ مختص صحرائی تھے سان میں کسی حد تک بھی شاہکنگی نہ تھی۔ زرے ”نزیودہ“ تھے، علوم و فنون تو خیر، لکھنے پڑنے سے بھی عاجز تھے۔ جہاں تک صحرائی علوم کا تعلق ہے، اس پر عربی لغت کا غایر مطابعہ روشنی ذال سکتا ہے کہ فن حجری سے عرب کے صحرائی کس قدر رشوف رکھتے تھے۔

صحرائے عرب کے خیبر دریوں کا کسی اور ملک کے خانہ بدوسوں پر قیاس نہیں کرنا چاہیے۔ اس صحرائے پورب دو آپ دجلہ و فرات میں نامعلوم زمانے سے، خورس کے زمانے تک سویریوں، پھر سامیوں نے ایک عالیشان تمدن قائم کر کھا تھا۔ شمال میں فتحیوں اور دیگر فلسطینی اقوام نے یہاں درودا کے بربر عروج آنے تک عالیشان تہذیبیں قائم کر کی تھیں۔ مغرب میں مصر واقع تھا جس کی قدیم تہذیب کی بادیت کافی معلومات حاصل ہو چکی ہیں۔ پاکستان اور بھارت کی قدیم بھیتہ (تہذیب) ابھی حال تک مختص واسطہ امیر حمزہ تھیں لیکن وادی سندھ نے اپنا سینہ چیز کرایک نہایت قدیم اور نہایت قابل فخر شاہکنگی کی شہادتیں دکھاوی ہیں اور رائجی مزید شہادتوں کی توقع کی جاسکتی ہے، کیوں کہ اقتضائی تھاتھ کا زمانہ ابھی نہیں آیا۔ جب زمین اپنے امداد کی چیزوں کا کال کرخانی ہو جائے گی، ایک ایسا ملک جو ان ملک کے درمیان ہو اور جہاں کے باشندے جہاں گردی پرقدرتاً مجبور ہوں وہاں کے لوگ مختص بے تمدن صحرائی نہیں ہو سکتے۔ ملک عرب میں آٹا رکاوی کی چائے تو ہماری معلومات میں بڑا اضافہ ہو گا۔ ہم اگر عرب کے صحرائیوں میں سیر کریں تو شاید آج بھی ان آٹا رقدیر کے سرائی مل جائیں گے جن کی طرف قرآن مجید نے بار بار روجہ دلائی ہے اور یہ آٹا رہا بیت کر دیں گے کہ یہ صحرائی زمانے میں ایک ہر احمد ادیس تھا، پر پے قدرتی انقلابات نے اس کو رے گز ارہتا دیا ہے۔ یہ ریگ زار آپ کے سامنے ایسی شہادتیں بھی پیش کر دے گا جو بیت کر دیں گی کہ ان صحرائوں کے اسلاف کو فن حجری سے اتنا شفف تھا جس کا تصور بھی سردست محال نظر آتا ہے۔

صحرائی نہیں: حجری سے متعلق عربی الفاظ کوخت کی کتابوں اور یام جاہلیت کے اشعار میں علاش کر کے جمع کیا جائے تو آپ کو ہرگز ہو گی کہ بقول فردوسی ”شیر شتر اور سوہار“ کہانے والے، ریتوں پر چلنے

والے پر کیڑے، ایک زمانے میں کس قدر رشائستہ اور صاحب علم رہے ہوں گے۔ غالباً دنیا کے ہر گوشے میں آپ دیکھیں گے کہ چھوٹے چھوٹے لوکے خاک پر پیٹھے طرح طرح کے گھروندے ہتھا کرتے ہیں۔ عرب کے بچے بھی ایسا کرتے تھے۔ نہوں میں گھروں کے خاکے کھینچا کرتے تھے۔ ایسا کھیل کھینچنے والے کامفائل کہا جاتا تھا۔ ہمارے اپنے ولی کے لوکے اپنے گھروں جیسے نقش ہاتے ہیں۔ عرب کامفائل اپنے گھروں یا نہیں جیسے نقش ہاتا تھا۔ عرب کے خیسے یا گھر جس طرح کے ہوتے تھے اس کا اندازہ ایک عربی شعر سے ہتا ہے۔ شاعر کامیاب نجیل، شعر غالباً ”سان العرب“ میں دیکھا ہے۔ شاعر کہتا ہے۔

كَانَ مِنَ الْأَرْمَمِ الْمُرَوَّا مَا  
كَافَ وَمِمِينَ وَسِنَاطَ اَمَّا  
اس کے نہیں کہ ننان گویا ایک کاف دمیم ایک مٹی ہوتی میں تھے  
اس شعر سے اندازہ ہوتا ہے کہ عرب کامفائل اپنی نہوں پر کس طرح کے گھروندے ہتھا ہو گا۔  
سماںی رسم الخلق کے مطابق اس کا گھروندہ ایسا ۲۸۷ ہوتا ہو گا۔ معلوم ہوتا ہے کہ عرب کے خیسے بذات خود ایک طرح کی جھری ہوتے تھے۔ غلوٹ میں سے ایک گروہ کام مواب تھا۔ جس کو ”کہوں کی قوم“ بھی کہا جاتا تھا۔ (بائل: عدد ۲۹: ۲۹) کیوں کہ اس کے دلیا کام کہوں تھا۔ نقول بالاشعر کے مطابق جو جھری بیش کی گئی ہے اسے کوں پڑھا جا سکتا ہے، ان نہیں والا قبیلہ بنو آب جیسی کسی قوم کی نسل سے ہو گا اس لیے اس کے خیسے اس شغل کے ہوتے تھے خیسے کیا تھے خود اس قبیلے یا اس کے قدیم موتوں کے معبو کلام تھے، ایک عرب شاعر کہتا ہے۔

### وَدَمَتْتَةَ هَبِيجَتْ فَرْوَقِي فَعَالَمَهَا

### كَاهِهَا بِالْهَمَدِ مَلَاتِ الرَّوَابِيمِ

اجڑے پڑا کے ننانوں نے میرے شوق کو ابھارا وہ ننانات گویا ”حد ملات کے روایم“ تھے اس سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ عربی سحر انور دوں کے خیسے ایک طرح کی جھری ہیں ہوتی تھیں۔ کوفا اور لصرہ کے پچھم (مغرب) میں جو مستطیل ریگ زار ہے اور جونفو کو ریخ خالی سے ملا ہتا ہے اس کو اس کے ایک حصہ کو ”حد ملات“ کہتے تھے۔ روایم جمع ہے روایم کی، روایم اور روشم لکڑی یا دھات کی تجھیوں کو کہتے تھے جن پر آجھ جھری ہیں کندہ ہوتی تھیں۔ ان تجھیوں سے پچھے کام لیا جاتا تھا، یہ روٹھیں گویا قدیم زمانہ کے قلم تھے۔ ان سے جھری ہیں چاپ کی جاتی تھیں۔ زمانہ قدیم میں یہاں بکثرت ایام قدیم کے پچھے پر ہریں، نہوں میں دبی ملا کرنی تھیں، جیسا کہ اس شعر سے ظاہر ہے، تلاش کی جائے تو شاید اب بھی قدیم روٹھیں ایک واور بھی مل جائیں۔

**خطاہ:** عرب کے باشدہ دو طرح کے ہیں اور متوں سے وہ طرح کی زندگیاں بس رکرتے ہیں۔ ایک جماعت

اہل مدن کی ہے جو کہ جامعہ استیاں بن کر بنتے ہیں۔ یہ گروہ نہیں تھا مختصر ہے۔ وہ مرا گروہ ہے یا باں نور دے ہے، اپنے اونٹوں اور سکریوں کے روٹلیے یہاں سے وہاں سفر کرتا ہے۔ اسی گروہ کے فرد کا اقبالی نام ”اعربی والا گھر“ ہے۔ اہل مدن بھی زیادہ تر تجارت پیش کرتے ہیں، ان کو بھی اہل خیام کی طرح رے گزاروں سے گزنا ہوتا تھا۔ ان قاتلوں نے ایک مخصوص رسم الخطا بیجا درکھا تھا جس کے ذریعہ وہ اپنے بچپنے آنے والوں کے لیے نتوں پر ضروری خبریں لکھا کرتے تھے، اس رسم الخطا کو خط میل کہا جاتا تھا۔ رالوں اور حضرت مسیح والوں نے اس رسم الخطا کے چند نقوش ہارے لیے محفوظ بھی کر کرے ہیں۔ یہ رسم الخطا صرف دل نقوش ۵ اور ۶ سے وجود میں آتا ہے۔ بعد میں چل کر عرف ایک نقطہ بن کے رہ گیا۔ کتب دل میں ہم کو سب دل نقوش ملتے ہیں:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
الْحُكْمُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ  
إِنَّا نَعْلَمُ مَا تَعْمَلُونَ

ان ہی نقوش سے فسق رشت خدا، غم، ظاور غ کا بھی محل حیر کے فرق سے کام لیا جاتا ہے۔ ہم ان نقوش کو سامنے رکھ کر غم کر سکتے ہیں کہ حب ذل نقوش بھی مستعمل رہے ہوں گے۔

ریگتالی طریقہ حیر کے نقوش مخفی اتنے ہی نہ ہوں گے بلکہ اور بھی ہوں گے۔ مگر ہم کو ان کا علم نہیں ہے۔ خدا جانے ہمارے زمانے کے عربی اس طریقہ حیر کا بھی استعمال کرتے ہیں یا نہیں۔

ہمات اہل: اگر آپ عرب میں سفر کریں، قبائل کے اونٹوں کو دیکھیں تو ان کے گالوں پر، اگلے اور پچھلے پاؤں پر سینوں پر مختلف اعہاء پر طرح طرح کائنات وغیرے دیکھیں گے مان کوہات کہا جانا ہے۔ عربی صرف کے مطابق ”یہ سید“ کی جمع ہے جو کہ دم (فاطم) کی بدلتی ہوئی صورت ہے لیکن یہاں عربانی شعوت سے ملتا جاتا ہے جو کہ دم (ام) کی جمع ہے۔ بعض بعض ہمات کو دیکھ کر عرب کے لوگ جان جاتے تھے کہ اوہ کامال کفال قبیلے کا فرد ہے۔ ایک شاعر اپنے اوہ کی پیچھا نہیں تھا تا ہے:

**كرم" عليه اسمه الغواضر** **الحلقان والشعب الفاجر**

اس اونٹی پر بن غاضرہ کانٹاں ہے۔ دو حلقات اور شعاب

سرہ شعاب کی صورت انگریزی لا جیسی ہوتی تھی ساس میں دو حلقات لایے: لا یقش بونا ضرہ کی سمت تھا اس نقص کو کیکر سمجھ لیا جانا تھا کروٹ کا مالک بونا ضرہ سے تھا۔

صاحبہ مان نے عذر کے ماتحت لکھا ہے کہ مورث کے مرنے کے بعد جب ہو رہی اونٹ تقدیم

ہوتے تھے تو ایک وارث وسرے سے کہتا تھا عذرا بلک (اپنے اونٹ میں شاخت پڑھادے) اور یہ وسرائیک  
مزید خط کا اضافہ کر دیتا تھا۔ اس زائد خط کو ”عاؤز“ کہتے تھے۔ فرض کرو غاصراً ایک مورث تھا اس کے اونٹوں پر  
ننان تھا لہا۔ اس کے دو بیٹے تھے: اسد اور کلب۔ اسد نے ننان پڑھلیا۔ تو یہ اسد بن غاصراً کام بنا گیا۔  
وسرے نے ننان پڑھلیا۔ تو یہ کلب بن غاصراً بن گیا۔ اس طرح اونٹوں پر مالکوں کا پوچھنا سب نامہ ہوتا تھا  
جس کو کچانے والے جانتے تھے۔ ہر قبیلہ کا ایک اپنے ننان تھا ان ننانوں میں سے چند حسب ذیل ہیں:

卷之三

ان نقوش کو Bent نے سقطرہ وغیرہ مقامات کے اقتدار سے نقل کیا ہے:

ان کو Charles M. Daughty نے شامی عرب خصوصاً جل شر کے اونٹس پر منقوش دیکھا۔

ان نقش پر ہم اپنی رفتہ پا شاکی مراد الخرمن سے حسب ذیل نقش کا اضافہ کر سکتے ہیں:

四

مزہبیت نے اپنے شوہر کے سفر ہامہ میں لکھا ہے۔ ”ستھانکر و غیرہ کے اخنوں سے ان سماں کو نقل کرتے وقت ایسا جان پڑتا ہے جیسے کا یہ شخص سماں ابوجدی مشق کر رہا ہے۔“ یہ نقش جن کو یہاں نقل کیا گیا ہے سب کے سب مغربی ایشا کی کسی ابوجدی نو شے میں ملیں گے مگر کچھ انہیں بلکہ منتشر طور پر۔

چند ساتھی نو شے:

عربی ماتھن لایئن نقوش نہیں ہیں، بعض بعض اونٹ تو الام مقدم کے چلتے پھر تے مواضع حسنی کی نویسیت رکھتے ہیں۔ عربی قائل ان کو مطلب سمجھے بغیر اپنے رایئن نقوش اپنے اذتوں پر داشتے رہے ہیں۔ Charles M. Daughty نے جل شر لیعنی ہمارے ”رایئن اجاؤ سلی“ کے پاس یا با الفاظ و مگر مشہور حامق طائی کے علاقوں میں چار اذتوں پر حسب ذل نقوش دیکھے:

112

100

ט' זצ' וו' ע' ז'

Digitized by srujanika@gmail.com

ان نقوش کو یکہ کر ہر ایک پر خیال کر سکتا ہے کہ یہ چاروں نقوش چار عمارتیں ہیں۔ پہلے اور دوسرے نو شے کی تحریخ زیادہ سودا نہ ہو گی، تیسرا اور چوتھے نو شے کو سمجھانا ضروری معلوم ہوتا ہے، امید ہے کہ اگر یہ

حمر کسی پڑھے لکھے عرب تک پہنچ جائے تو اسے اپنے سات کی اہمیت کا اندازہ ہو جائے گا۔ روز بروز اونٹ خصوصاً مسوم اونٹ کم ہوتے چار ہے ہیں ان کے نایوں ہونے سے پیشتر اگر سات نقل کر لیے جائیں تو بہتر ہو گا۔ چونکہ مز بنت نے تھیک لکھا ہے کہ سات اابل نقل کرتے وقت سبائی ابجد مشق کرنے کا گمان ہوتا ہے۔ اس لیے ان نوشتوں کو سبائی رسم خط کی مدد سے پڑھئے:

۴۱۱ ۹ ۳ ۲  
۶۵ ۱۶ ۹ ۷ ۶ ۵

قرآن پاک میں ہے کہ عزیز مصر کی بی بی نے حضرت یوسف پر دورے ٹالنے کی غرض سے کہا تھا:  
خیث لک۔ مضرین اور اسرار لخت نے اس فقرہ کی تحریخ میں عجیب عجیب باطنی لکھی ہیں۔ یہ فقرہ ہبراہی فقرہ صیحتی  
لک کا عربی روپ ہے ساس کے معنی ہیں "میں تیری ہوں "خیثہ سکھی" ہبراہی میں وہ مطلب دیتا ہے جو عربی میں  
کان یکون کا مطلب ہے تو رات میں ہے کہ

ریومرو الو هیم لہی اور رو بھی اور خدا نے کہا جالا ہو، اجا لا ہو گیا  
عربی اور ہبراہی خصوصاً عدالتی عربی اور اسرائیلی ہبراہی ہم نسل زبانیں ہیں کبھی عربی میں "صیحتہ سکھی"  
کا استعمال ہوتا تھا۔ یہی کوہی معنی ہیں جس کو تم اردو میں "حی" بول کر دا کرتے ہیں۔  
آی "جس ہے آیہ کی قرآن میں ہے: "ان فی ذلک لامہت لاوی الباب" یعنی اس میں خود مدون  
کے لیے سوچنے کے لائق باتیں ہیں آی کے معنی، غور طلب امور۔

• کوہم اقلید، مٹلاہ، بامٹاہ حضرت مسکنے ہیں۔ یہ ایک تکمیلی لفظ ہے۔  
جسی کا لفظ اب متروک ہے لیکن ایک عربی فقرہ معروف ہے: فلان لاعرف الْجَیْ من الْلَّیْ، یعنی فلاں  
 شخص کو حق و باطل کی تیزی نہیں۔ جسی کا مطلب ہے حق، اس سماں نو شنے کا تجز ہو گا۔  
 غور طلب امور حق شناہی کی گلیدیں ہیں۔

جس قبیلہ کے اونٹ پر یہ قدیم شیخت محتوش ہے اس کا موجودہ نام شراۃ ہے۔ یہاں تو قوم کو آتش  
 مراج تھا تا ہے، مگر اس کے مورث کی صحیت یقینی کرنا ان کا فرض ہے کہ غور و فکر سے کام لیکر یہ معلوم کرے کر حق  
 کیا ہے اور باطل کیا ہے پھر حق کا پانے:

۳۳ ۱۱۱ ۸ ۱۱۲ ۲

خَرَّ عَادَةَ ذَا بَتْ خُسْ  
حَرِيْ بَالَّا عِةَ ذَلَّتْ لُجْسْ  
لَاقَ ہے ٹالنے جانے کا گلے کو بننے والا کمزور کے

ان دو سنتوں سے امدازہ ہوتا ہے کہ عربوں کے اوٹ زمانہ قدیم کی چلتی پھر تی صبحتیں ہیں۔ بہت ممکن ہے کہ تم کو رب کے ونوں پر چلتی پھر تی قدیم نامی عرب بھی دستیاب ہو جائے۔  
اس موقع پر ایک اہم بات عرض کرونا ضروری معلوم ہوتا ہے۔ عراق میں ایک بادشاہ گزرتا ہے، سرجون اکوی ساس کا زمانہ ۲۸۰۰ قبل مسیح میں تھا ایک مughani نو شتے (Cuneiformform Writing) کے مطابق اس نے ۲۷۴ قم کے آس پاس، مات عرب شکی (سرین عرب لشکر) کو جو تحامہ بیت شکی (بجز مطلع لشکر) اور تحامہ عرب شکی (بجز غرب لشکر) کے درمیان واقع ہے، یعنی جنوبی عرب کو فتح کیا تھا اس نو شتے کے ایک فقرہ کا تجزیر یورپ والوں نے یوں کیا کہ ”تو راس نے اسے ایک اقتدار کے ماتحت رکھا“ لیکن یہ تجزیر غلط ہے۔ پرانے زمانے والے مولانا دوم کے بیان کے مطابق جب حقیقت نہیں سمجھتے تھے تو کہاں گھر لیتے تھے ہمارے ننانے کے اہل علم خصوصاً مغربی علماء جب بات نہیں سمجھتے تو بات ہالیا کرتے ہیں۔ وہ فقرہ حسب ذیل ہے:

مذ اس کا اوپر اوٹ کے اوکن کے  
مذ سے مراد مذ کی بات۔ سرجون نے اوکن نام کے مقام یا قبیلہ کے ونوں پر اپنے فرمانیں منقوش کیے تھے مگر تم عربی اونٹوں کے نامات کو پوری ان وہی اوقتجہ سے جمع کریں تو ممکن ہے کہ لام قدیم کے چلتے پھر تی شایی فرمانیں اور دستور و آئین بھی مل جائیں۔

### قرآن کے مقطوعات:

قرآن مجید کی ۲۹ سورتوں کا آغاز جدا سائے حروف سے ہوتا ہے بعض لوگ ان کا یہ اسرا روز موز قرار دیتے ہیں جن کے مطالب خدا ہی کو معلوم ہیں۔ لیکن یہاں سائے حروف بھی، جن کو مقطوعات کہا جاتا ہے قرآن کی آیات ہیں۔ اگر یہ نقوش ناقابل فہم ہوتے یا ان کا سمجھنا دشوار ہوتا تو مومن حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے ان کے مطلب پوچھتے اور کفار قرآن پر گھبل گوئی کا الزم لگاتے لیکن نہ کسی مومن نے ان مقطوعات کے مطلب پوچھتے اور نہ کافروں نے ان پر کوئی اعتراض کیا۔ مقطوعات درحقیقت سماں کہتے ہیں جن کے مطلب اس زمانے کے عرب اسی طرح سمجھتے تھے جس طرح ہم معمولی عربی جملوں کے مطلب سمجھتے ہیں مایک مقطعہ طسم۔ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس موقع پر اس کی توضیح کر دی جائے۔ قبائل اس کے ایک آئینہ کا تجزیر گور سے پڑھ لیجیے۔  
حائیم عین سین قاف ————— یوں سے وحی فرماتا ہے تیری طرف نیزان کی طرف جو تھے سے پہلے اُز رے۔ وَهُوَ اللَّهُ جو تَابُورَ كَفْوَا الْأَكْيَمْ هے (شوریٰ ۱: ۲۰)

اس سے معلوم ہوا کہ مقطوعات کے ذریعہ بعض قانون کا الہام و سرے پیغمبروں پر بھی ہوا ہے۔ اسی سورت کی آخری آنکھوں میں خدا نے یہ بھی فرمایا ہے کہ  
”اور کسی بھی انسان کا یہ رہنمائی کراللہ اس سے باقی کرے مگر (۱) وحی کے طور پر (۲) لاپس پر دہ سے (۳) لاکسی فرستادہ کو بھیجے اور وہ (فرستادہ) اس (خدا) کے حکم سے جو بھی اس (خدا) نے چاہا اس (انسان) کو بتا دے۔ یہ چک و دلخدر تیرہ ہے حکیم ہے (شوریٰ ۸:۵)

اس سے وحی کے تین طریقے ظاہر ہوئے: پس پر دہ سے کلام کی صورت، حضرت مولیٰ کلم اللہ سے متعلق آنکھوں سے ظاہر ہے۔ یہ مولیٰ نے خدا کو نہیں دیکھا لیکن کلام سن اور اس سے باقی کیس۔ فرستادہ بھیجئے کی صورت سورہ علق کی ابتدائی شانہ زدہ سے واضح ہے میک فرستادہ سامنے آیا اور اس نے قرآن کی آیتیں سنائیں۔ غور طلب بات یہ ہے کہ وہ تیرا طریقہ کیا ہے جس کا اس آہت میں ذکر ہے۔ حضرت مولیٰ کے متعلق خدا نے فرمایا۔ کہنا لہ فی الالوہ۔ ہم نے اس کے لیے تجھیں پر لکھ دیا۔ حضرت داؤڑ کے متعلق فرمایا۔ آتینا داؤڑ زیور اسی نے داؤڑ کیا یک زیور (نوشتر) عطا کیا۔ باگل سے ظاہر ہوتا ہے کہ بعض انہیا کو لا ہوتی نوشیت دکھائی دیے۔ رسول اللہ ﷺ کو بھی اللہ نے اس طریقہ وحی سے نوانا۔ آپ آن دونوں راجح رسم الخط سے واقف تھیں تھے لیکن انہوں کو تو آپ نے بھی چلا تھا۔ عربی سمات اہل سے آپ بخوبی واقف تھے اس قدر تہذید کے بعد اب ہم طسم پر غور کریں گے۔

عربی سمات میں سے ایک کام تو اُٹا ہے ساتواں اللہ کا مطلب ہے خدا سے بلاک کرے۔ اس سمت کی صورت گرانی ہوئی لائھیوں یا تکواروں بھی ہوئی تھی۔ عبرانی نام اس نقش کا نام ہے۔ کئی ساری اسکرپتوں کی یہ ”ت“ ہے۔ یہی نقش انگریزی (ایکس) ہے جو کہ عربی نقش (کترنا) کی بدی صورت ہے۔ برائی رسم خط میں پکاٹ کر حرف اول ہے۔ ساتی مطلب اس نقش کا کامنا، قتل کرنا، بلاک کرنا، اور لوانی ہے۔ ایک ساتی نقش ۵ ایسا ہے جس کے ناموں میں سے ایک تھیجیر ہے جس کے معنی ہیں مجرم قرار دینا۔ ٹھنڈہ انعام و حرث مجرم۔ یہ چوپائے اور رکھیت حرام ہیں۔ ایک تیرا ساتی نقش ۶ ایسا ہے۔ اس کے معنی ہیں ”الاتوا مجرم“ یعنی بلاک کر حرام ہے۔ تورات میں مذکور ہے کہ قین نے جبا پنے بھائی ہاتھیل کو قتل کیا تو خدا نے اسے جلاوطنی کی سزا دی اور اس کے بدن پر ایک آوت (ننان) لگایا تاکہ جو کوئی اسے دیکھے بلاک نہ کر دے، (بائبل: بیکوین ۲:۱۵) اس نقش کا مطلب جس کا ذکر تورات نے کیا ہے ہمید وہ تھا جو ۷ کا مطلب ہے۔ یہ نقش فتحی یعنی مجرمی عبرانی رسم الخط میں حلی کا حرف دوئم ہے جس کا عربی نام ”ٹا“ ہے۔ میں جو بھی عرب کی عربی میں چاہد کو کہتے تھے یہی لفظ سنابن کرت آئی عربی میں چک اور روشنی کے معنی دیتا ہے۔ میں کی

سماں شکلوں میں سے ایک ہلال (﴿ جسی ہے۔ اس نقش کا سماں مطلب چاند اور روزشی ہے میم کی مختلف شکلوں میں سے ایک برستے ہوئے پانی کی دھار ﴾ جسی ہے۔ اس کے معنی ہیں پانی اور بہنا۔ اب اس طاسین میم کے معنی کچھی ہے:-

\* \* \*

|                   |       |             |
|-------------------|-------|-------------|
| میم               | سمن   | طا          |
| گلا گھوٹا حرام ہے | روشنی | برستے کو ہے |

اب اس مطلب کو لکھنے کے بعد سورہ شعرا کی اہتمامی آنکھوں کا تجزیہ پڑھیں۔

طاسین۔ میم۔ یہ ہیں واضح نوشته کی آئینیں (مگر) تم تو شاید اپنا گلا گھوٹ لومگے، اس لیے کہ لوگ ایمان نہیں لارہے ہیں۔ ہم چاہیں گے تو آسمان سے ان پر ایسی آہت اڑاکیں گے جس کے لیے ان کی گردیں جھک جائیں گی۔ اور یہ تو ہمیشہ ہوا ہے کہ لوگوں کے پاس جب بھی کوئی حقیقت آئی تو لوگ اس سے مذمود ہوئے گے چنانچہ ان لوگوں نے بھی جھلایا سواب ان کے پاس اس کی خبریں آئے ہی کو ہیں جس کا یہ لوگ مذاق اڑاتے ہیں۔

لکھیے اس مقطعہ کے سماں مطلب کو، اس کے بعد کی آنکھوں سے کس قدر مناسبت ہے سای طرح اور مقطوعات کی بھی تشریح کی جاسکتی ہے لیکن ہمارا مقصود اس وقت تفسیر قرآن نہیں ہے بلکہ صرف یہ دکھانا مقصود ہے کہ عربی اونٹوں پر نشانات لا جائیں نہیں۔ ابجدی یا غیر ابجدی طرز حجری میں عہد قدیم کی نصیحتیں، خبریں اور حکمتیں متقوش ہیں۔ یہ نقش سحر اب تو شاید عملی طور پر لا جائیں بن گئے ہیں لیکن اگر ان کو صحیح کیا جائے تو شاید ہم عرب قبل اسلام کی بھولی بسری تاریخ کے بعض اہم حقائق معلوم کر سکیں گے۔ عرب کے لوگ رنگوں اونٹوں، مکانوں، پہاڑوں، چزوں اور مختلف اشیاء پر طرح طرح کی حجریں لکھنے کے عادی تھے، یورپیں سیاحوں نے ہمارے لیے متعدد عربی نوشته عہد قدیم کے حاصل کر دیے ہیں۔ دیا عرب میں ابھی بہت سے قدیم نوشته دبے پڑے ہیں جن کو حاصل کرنے کی ضرورت ہے قدمائیں۔

مادخلوا فریسہ الا و قد کتبوا      بھا کھابا فلم بدرس ول م بد  
جس بھتی میں بھی داخل ہوئے وہاں انہوں نے ایک نا ایک نوشہ لکھا جو مت نہیں گیا، نا یو د  
نہیں ہو گیا۔

یہ ہے ہارون و موسیٰ کے معاصر شاعر دیبل خزانی کا اعلان جس کی صداقت کو آزمایا ابھی باقی ہے۔

## پیکر ان بے خن

مولانا ابو الجلال مددی

انہر پا جکران بے خن گورہ ایہ جکران بے خن رانغہ نہ می گوم  
ورتائے قمیں امر و زورم آرم لیلائے دی در حرم عهد نوحہ کہن می گوم  
وادی سندھ اور اس کی تہذیب اپنی قدامت کی وجہ سے ہمیشہ وچپی کا باعث رہے گی، جو ملک مصر اور  
سویسرا کے لگ بھگ ماقبل تاریخ کے ہند لوگوں سے ابھری، اور پھر ایسی جگہ واقع ہو کہ اس کے گرد پیش کے مالک  
عرب، ایران، مصر اور روم وغیرہ سے خود بخوبی تعلق پیدا ہو جائیاں کی اہمیت جتنا جیان نہیں۔ دوسرے موئیں جوڑو  
اور ہر پا میں جواہر کی پر اجھیں تہذیب کے ۲۰۰ اور دستیاب ہوئے انہوں نے اس کی اہمیت اور بھی بڑھادی۔ یہ  
تہذیب کیا تھی، کن لوگوں میں پروان چڑھی، اس کی نسل زبان، رسم الخاکیا تھا وہ عجیب و غریب مہریں کہیں ہیں  
جو صرف نہیں بلکہ اس پاس کے ملکوں میں دستیاب ہوئی ہیں؟ ان سے تاریخ پر کیا روشنی پڑتی ہیں؟ یہ سب  
ہمارے لیے وچپی کا باعث ہے اور پاکستانیوں کو تو مفصل و ہوت تحقیق ہے کیوں کہ یہ ان کی تاریخی میراث کا نہایت  
ٹیکش و بہاذز ہیں یہاں سے حاصل شدہ سے مہریں جس پر کچھ نقوش اور کچھ عبارتیں مرتب ہیں ممکن ہے جو سوالات  
اوپر پیش کیے گئے، انکی کلیدیان مہروں میں ہی ضرر ہو ہنا بریں ان کے راز و پہاڑ کی تحقیق کتنی ہی خلک سکی، پھر بھی  
کسی نہ کسی طرح ان ”جکران بے خن“ کو نظر زن کہا ہی پڑے گا۔

ظاہر ہے کہ قدیم سندھی مہروں کی عبارت یا تو آریائی (ویدک منکرت) ہو سکتی ہیں یا غیر آریائی  
(سامی و داؤڑی) یا کوئی اور بعض لوگ اس کا راز بولیکہ منکرت، منڈایا کسی اور آریائی خط میں تلاش کرنا چاہیے  
ہیں، چنانچہ ماہوں کے کامیک مراسنگاہیں انتہا صاحب نے دسمبر ۱۹۵۷ء میں اس ہی پر زور دیا ہے۔ ہندو علماء نے  
اپنے مفید مطلب و جوہ کی ہنا، پاس کو منکرت یا داؤڑی قرار دیا ہے اس کے خلاف تو سب سے بڑی وجہ بھی ہے  
کہ موئین جوڑو کے باشدے ظاہر غیر آریائی تھے، وسرے اگر ابجدی نو شے اور حیر کو تصویر سے ہم رشتہ باور  
کیا جائے تو یہ خلائق منکرت ہے داؤڑی میں سیدھے سادھے نتیجے سے گز کے سب انہوں نے قطعی یہ فیصلہ  
صادر کر دیا کہ (۱) نو شے قطعی غیر ابجدی ہیں کیوں کہ حروف نقوش کی تعداد ۴۰۰ ہے (۲) ممکن نہیں کہ مہروں پر جن  
چیزوں کی تصویریں ہوں، جو حیر کی بھی ان ہی کی باہت ہوں۔

یہ فیصلہ ان لوگوں کا جواہر کی بھی انہیں میں نہیں پڑھ سکے اور وہ پھر کسی اور قرأت پر غور کرنے

کی اجازت بھی نہیں دیتے اس لیے سایی ذرائع سے پیدا فوراً مل جاتا ہے۔ دید کا تجعیف کے مؤلفوں نے مارشل نمبر ۴۰ کولیا جس پر ۷۹۵۶ مکتب ہے۔

اس سے ظاہر ہو جاتا ہے کہ ان مہروں کو عمدہ کیوں بنادیا گیا ہے۔

(۱) ۴۶ اور ۴۷ تبادل نقوش ہیں، ۴۸ رومان واقع ہے۔

(۲) ۴۹ اور اس کے مارٹل نقوش کو سبائی ح بتا کر مارشل نے کہ پڑھنے کی رائے دی ہے۔

(۳) ۵۰ کی بابت ہندوستانی کا پہلا خیال یہ ہو سکتا ہے کہ یہ ۵۰ کی ایک شکل ہے۔

(۴) ۵۱ چھلی کی شکل ہے۔ عربی نام فون ہے، ن کو صدر کا نصف ہونے کی وجہ سے یہاں دیا گیا ہے۔

(۵) ۵۲ اور حرف واء کی سیناٹی شکل ہے جو عربی میں ضمہ کا کام دیتی ہے۔ ایک ہندوستانی عالم جو حروف

ونقوش اور کسی عربی سے بھی واقع ہو پہلا مفرود حصہ یہ دے سکتا ہے کہ تصویر پر خط بمعنی ہائٹ (سینگ والا) مکتب ہیں

اس میں کام فرد حصہ کا گلاں گھونٹنے کے لیے یہ نظریہ وضع کیا گیا کہ (۱) نوشہ ابجدی نہیں ہو سکتا۔ (۲) حیر کا تصویر سے

راہ طیبیں ہو سکتا مارشل نمبر پر ۱۲۸ اور ۵۳ کو ۴۳ کی صورت میں جدا جدا کر سکتے ہیں۔

۵۴ کو آپ جانتے ہیں سبائی "ح" ہے۔

۵۵ یہ ہو ہوس سبائی "و" ہے۔

سنگی مہروں کا یہ حال ہے کہ ایک مہر پر ایک لفظ ملتا ہے، دوسری پر اون، اور تیسری پر ایک اون، مات

جا کر تیسری مہر میں پوری ہوتی ہے۔ مارشل نمبر ۱۲۸ کو ملا کر پڑھیں: وحد خطو سایک سینگ والا۔ یہ میکن نمبر ۶۵۶ پر

۵۶ مکتب ہے

۵۷ اور ۴۸ تبادل نقوش ہیں، ۵۸ نیتی ہے جس سے رومان مأخذ ہے۔ عربی وغیرہ میں حلے

حوزہ اگریزی the اور عربی میں ال کے متراوف ہیں۔

۵۹ اور ۴۹ تبادل نقوش ہیں ۵ سبائی ف ہے۔

میکن ۶۵۶ کو ہند پڑھا جا سکتا ہے فدا عربی میں کسان اور مل جوئے والے بیلوں کی جوڑی کو کہتے

ہیں ساب میکن ۶۵۶ اور مارشل ۱۲۸ اور نمبر ۴۰ کو ملا بھی ہند و خطو کے معنی ہوئے ایک سینگ والا۔

ظاہر جو حق سنگی مہروں کو اس طرح پڑھنے کی کوشش کر سائے سٹکر رسم الخط کو کلاش کرنے کا

مشورہ دینا کہاں تک بجا ہے۔ بالعموم یہ فرض کر لیا جاتا ہے کہ سٹکر کا اپنا کوئی خصوصی رسم الخط بھی ہے۔

ہندوستان میں کوئی پتک، کوئی نوشہ کوئی رسم الخط اب تک ایسا نہیں ملا جو اشوکی رسم خط سے زیادہ قدیم ہو۔ دیدوں کا

کوئی ایسا نہیں معلوم ہے جس کا زمانہ حیری اسلام سے ۲۰ گے کا تباہ گیا ہو۔ علماء سٹکر نے تعلیم کیا ہے کہ وہ کسی ایک

رسام الخطائیں نہیں ملے ہیں بلکہ مختلف خطوں میں ملے ہیں اور ہر خط براہمی سے ماخوذ ہے اس لیے برائیم کے ہوتے ہوئے اس سے مستخرج نقش لینے کی مدد لینے کی ضرورت نہیں۔ اگر وہ یہاں کسی مشکرت کا پہنچ کار رائی ڈالا جائے کہ جس کا سال ۱۵۱۳ء سے زیادہ قدیم ہو تو نہ کورہ بالا مشورہ کچھ معنی رکھتا ہے ورنہ مناسب یہ ہے کو دیک (جو مشکرت کی قدیم ترین صورت ہے) اور مشکرت کے بھائے وہ مرے خطوط کی طرف رجوع کیا جائے۔

بعض کا خیال ہے کہ راہی، سندھی سے مانوذ ہے۔ میں اس کا قائل نہیں لیکن جو لوگ یہ کہتے ہیں وہ  
مغل خیال باز نہیں۔ سندھی مہروں پر راہی جیسے نقوش ہیں۔ دیکھیے ایک سندھی نوشیہ جس کے سارے نقوش  
مراہی ہیں: ENK اسے یوں لکھ لیجیے راہی نوشیہ بن جاتا ہے مگریں سے پڑھیں جائیں سے  
پڑھیجدم۔ عربی میں پڑھیے لا للذی باله عربی میں لیدا انسانی خور ہے۔ راہی خط سندھی مہروں کو حل کرنے میں  
مدودے سکتا ہے تو اب تک کتنی مہریں پڑھلی گئی ہوتیں۔ غرض سندھی اور راہی کا اطاعت مسلمانات میں داخل ہے۔  
لیکن ان پر ایک اعتراض وارہونا ہے مگر راہی نوشیہ کی قدامت تیری صدی قبل میں تکہا بت ہے۔ مگر اسی سے  
قدیم سبائی ہیں اس کے نقوش بھی سندھی مہروں پر ہیں۔ ۳۲۴ ق م تک عربی طائی اور رہاٹی نام کے لوگ جدرو شیا  
(بلوچستان) میں موجود تھے اس کی خبر معاصر یونانیوں نے دی ہے۔ ۲۵ ق م میں یمن پر ایک اسیر دی (ایشراخ)  
حکومت کرتا تھا اور رہاٹی قبیلہ کا تھا اس کی خبر ایسے رو میں نے دی ہے جو یمن پر ۲۵ ق م میں حملہ اور اعلیٰ مالکوں  
کی فوج میں شریک تھے اس لیے سندھی مہروں میں مگر راہی کے بجائے رہاٹی میں کیوں نہ پڑھا جائے؟ اس کا  
جواب صرف یہ ہے کہ (۱) ممکن نہیں کہ نوشیہ ابجدی ہوں (ب) ممکن نہیں کہ حیری کا اعلق تصویر سے ہو۔ نیز سندھی  
کلپرگ و یونیکلپر کا مظلقی تینجہ اور صلبی نسل ہے مذہب اس کے نقوش کو مہروں کا نام لے کر زیاد نہ پہنچا اور پڑھو تو  
درادڑی یا مشکرت میں ہونہ پڑھوئی نہیں۔

بعض کی رائے ہے کہ رہا ہمیں ایک ویک خط سے مستخرج ہیں۔ یہ درمیانی خط جب تک مل نہیں جاتا اس وقت پتھر پر تسلیم نہیں کیا جاسکتا۔

ہامنڈا ارم الخلا جس کی بعض نے سفارش کی ہے، تو میں اس سے واقع نہیں ہوں۔ رسم خط جو کبھی ہوں پہلے زبان کا انداز لیا جانا ہے پھر نقوش کی اس زبان کے مطابق گواز تجویز کی جاتی ہے۔ ۸ اور ۹ اور ۱۰ مشابہ حروف ہیں۔ اس سے ۵ ماخوذ ہیں جو رہنمی میں ہیں۔ پنسپ جس نے رہنمی کو حل کیا ہے، کامیاب ہے کہ چند مکون کو دیکھ کر اسے خیال آتا کریں لفظ of اور ادرا ف ہیں جس کے لیے مسٹر کریٹ *sya* اور پالی *ssa* ہے پھر چند نوشتوں کو دیکھا کر ۱۰ پر ختم ہوتے ہیں۔ خیال پیدا ہوا کر لفظ ۱۱ کے ہے ۱۲ کو ”وا“ پڑھنے کی وجہ سے اس کے ناگری حرف بدل سے ظاہر ہیں اور پر سبائی ۱۳ کی بدلتی صورت ہے۔ حرف ۱۴ کا ناموں نے قیاس سے پڑھا

ہے۔ دوسرے پلے و مغربی الشیا (فلسطین، شام، مدین، دیارشوداویریمن) کی الجدوں سے واقف ہو چکے تھے جن کی مدد سے پانی زبان کی حرثی الجد بنائی تھی اسے لے کر ولی پہنچ او راشو کی نوشتوں کی حریر جو ولی کے سقون پر ہیں ہے۔ فیروز تغلق نے پڑھانا چاہا تھا مگر کوئی نہ پڑھ سکا، اس حرثی الجد سے پڑھ لیا اور وہ نے ان کی قرأت کو وسرے نوشتوں پر آزمایا اور ضرور واقع ثابت ہوا۔ میں بھی منڈا خط سے اسی طرح حمد لے سکتا ہوں مگر یہاں پر تو پر پ کے طریق کا روایتاء ہی سے شرف قول حاصل نہیں۔

اب صرف یہ دیکھتا ہے کہ رائی ذراعے سے سندھی مہروں پڑھنے سے کوئی مدد ملتی ہے کہ نہیں اور کس حد تک؟ سندھی مہروں پر حسب ذیل قسم کے نو شیخ بھی ملٹے جسیں کوہربی یا عربی بھی زبان کے علاوہ کسی زبان میں بھی نہیں پڑھا جاسکتا:

۳۷-۴۰-۴۳-۴۶-۴۸-۴۹-۵۰-۵۱-۵۲

یہ معتقد ہمروں کے الفاظ ہیں جن کو ہم نے ایک عبارت کی شکل میں ترتیب دے کر لکھا ہے، کیونکہ اگر یہ الفاظ ہم کو جو نبی عرب کی حریر میں لے سکتے ہیں تو جدا جدا ہمروں کے بجائے ایک مریوط عبارت کی شکل میں لیں گے میں ہر لفظ ایک بیل کی تصویر پر مکتب ہے جس کے سامنے ایک طرف ہے۔ عرب میں یہ حریر ملٹی تو بے تصویر ملٹی پھر بھی عربی اور اس کے قدم خط کا ہر جانے والا اس حریر کو دیکھتے ہی بے تال پڑھ کر اس کا تجزیہ کر لے گا: ”ایک سینگ والے بیل نے چھانٹی کھالی ماد کے اندر چارہ کاریزہ تک نہیں ہے“ اس نو شیخ کو خواہ اس کے الفاظ اگل اگل ہمروں پر پایا جکھ لکھے ملیں، اسی زبان میں پڑھا کر ہاجا سکتا ہے جو ہر نویسون کی تھی سابق سے اس شہادت کا وہیں اہل عرب، ان کی تاریخی قدامت، زبان کے ترقی ارتقاء اور عربی زبان کی مختلف حالتوں سے دوست ہے۔ جن کا مجموعی تصور زمانہ بہت ہی محدود ہے، لہذا ہمیں اہل عرب ہی نہیں بلکہ عربانیوں اور فرمیوں کی تاریخ پر بھی نظر ڈالنی ہوگی جو ان کے آباء اور اجداء تھے اسی سے عربی رسم حریر اور اس کی قدامت پر بھی روشنی پڑے گی۔ اگر اسی طرح شہادت کیمپ ہفتھے جائے جو سندھ اور عرب قدیم میں نسلی سماں اور دینگر روابط پیدا کر دے تو ہمارے لیے سندھی خط اور ہمروں کی تحریخ بہت آسان ہو جائے گی۔ یہ ایک الگ بحث ہے جس پر میں پھر کبھی اکھار خیال کروں گا۔